


En Líneas Generales
Revista de investigación del Programa de Estudios Generales de la Universidad de Lima
N.o 14, diciembre, 2025
doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014

DIRECTOR
Juan Luis Orrego

COMITÉ DIRECTIVO
Fernando Hoyos (Universidad de Lima, Perú) 
Fernando Iriarte (Universidad de Lima, Perú)
Juan Luis Orrego (Universidad de Lima, Perú)

ASISTENTE EDITORIAL
Ana Paula Arellano Ramírez

©	 Universidad de Lima
	 Fondo Editorial
	 Av. Javier Prado Este 4600
	 Urb. Fundo Monterrico Chico
	 Santiago de Surco, Lima, Perú
	 Código postal 15023
	 Teléfono (511) 437-6767, anexo 30131
	 fondoeditorial@ulima.edu.pe
	 www.ulima.edu.pe

Edición, diseño, diagramación y carátula: Fondo Editorial de la Universidad de Lima

Los trabajos firmados son responsabilidad de sus autores. En Líneas Generales se publica bajo los 
términos de la licencia Creative Commons Attribution 4.0 (CC BY 4.0)

Publicación semestral

ISSN 2616-6658 (en línea)
Hecho el depósito legal en la Biblioteca Nacional del Perú n.° 2021-01790



COMITÉ EDITORIAL
Prof. Pedro Luis Barcia (Academia Argentina de Letras)
Prof. Enrique Bruce Marticorena (Pontificia Universidad Católica del Perú)
Prof. Matthew Bush (Lehigh University, Estados Unidos )
Prof. Manuel Chust (Universidad Jaume I, España)
Prof. Juan Carlos Galdo (Texas A&M University, Estados Unidos)
Prof. Luis Hernán Castañeda (Middlebury College, Estados Unidos)
Prof. Peter Elmore (University of Colorado at Boulder, Estados Unidos)
Prof. Roberto Forns (Metro State Denver College, Estados Unidos)
Prof. Cristina Fonseca (Universidad Jaume I, España)
Prof. Leila Gómez (University of Colorado at Boulder, Estados Unidos)
Prof. Franklin Ibáñez Blancas (Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú)
Prof. María Emma Mannarelli (Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú)
Prof. Wladimir Márquez Jiménez (Regis University, Estados Unidos)
Prof. Eva Márquez Velandria (Denver School District, Estados Unidos)
Prof. José Castro Urioste (Purdue University, Estados Unidos)
Prof. Alexánder Gómez Mejía (Universidad Nacional de Colombia)
Prof. Camilo Fernández Cozman (Universidad de Lima, Perú)
Prof. Jesús Turiso Sebastián (Universidad Veracruzana, México)
Prof. Vicent Sanz (Universidad Jaume I, España)



COLABORADORES Y REVISORES DE ESTE NÚMERO

Jean Luis Arana Alencastre (Universidad de Lima, Perú)

Úrsula Carrión Caravedo (Universidad del Pacífico, Perú)

Carlos Rufino Ching Chevez (Universidad de Lima, Perú)

Giancarlo Wilfredo Garcés Arce (Universidad de Lima, Perú)

Gabriel Alonso García Higueras (Universidad de Lima, Perú)

Diego Llontop Céspedes (Universidad de Lima, Perú)

Carolina Mirian Lovón Cueva (Universidad de Lima, Perú)

Michael Iván Mendieta Pérez (Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú)

Paul Munguía Becerra (Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú)

Alan Martín Pisconte Quispe (Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú)

Saul Rengifo Vela (Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú)

Rafael Adrián Jesus Sanchez-Concha Barrios (Pontificia Universidad Católica del Perú)

Luis Ernesto Tello Vidal (Universidad de Lima, Perú)

Martín Valdéz Oyague (Pontificia Universidad Católica del Perú)



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 5-6

ÍNDICE

PRESENTACIÓN	 7

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓN	

Introducción al dosier sobre filosofía y corrupción	 8
Franklin Ibáñez Blancas

Liberalismos frente a la corrupción: una comparación entre Rawls y Nozick	 10
Anghela Denisse Alvarez Niñas

Adam Smith y la corrupción de los sentimientos morales: tensiones entre 
ética y economía	 21

Linda Celeste Velásquez Monzón

El concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico	 36
Mishell Trinidad Felipe

Naturaleza de la corrupción en la Edad Media: la relación entre poder 
y bien común	 53

Oscar Yangali Núñez

MISCELÁNEA

CIENCIA POLÍTICA

El nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de la serie X-Men '97 desde 
la ciencia política	 71

Luis Fernando Llanos Illescas

HISTORIA

Gestionar lo público en la Antigüedad. La “administración estatal” en 
Mesopotamia, Egipto y China desde una perspectiva histórica	 88

Javier Iván Saravia Salazar, Carlos Yampier Quevedo Gallardo



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 20256

Índice

Verdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia	 113
Jesús Turiso Sebastián

RESEÑAS

Gabriel García Higueras. El joven Raúl Porras Barrenechea: periodismo, 
historia y literatura (1915-1930) 	 126

Mauricio Rafael Gálvez Carcelén

Alexander Huerta-Mercado. Feliz seré. Chisme, humor y lágrimas en la cultura 
popular	 130

Javier Pizarro Romero

Alicia del Águila. Días de Zorba 	 133
Alonso Rabí Do Carmo 

DATOS DE LOS AUTORES	 136

CONVOCATORIA	 140



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, p. 7

Presentación

En Líneas Generales introduce, a partir de esta entrega, la figura del coeditor, que 
se encarga del contenido del dosier. En esta oportunidad, el profesor Franklin 
Ibánez Blancas, doctor en filosofía, ha reunido cuatro artículos que tienen un hilo 

conductor: el fenómeno de la corrupción desde la mirada de la filosofía. Estos textos, 
a su vez, fueron ponencias que los autores (Anghela Álvarez, Linda Velásquez, Mishell 
Trinidad y Óscar Yangali) presentaron en un congreso que, sobre dicho tema, se realizó 
en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos de Lima.

Luego del dosier, el lector encontrará dos artículos y un ensayo. El profesor Luis 
Llanos, desde la ciencia política, estudia la serie X-Men '97 para abordar el nacionalismo 
radical. Luego, los historiadores Javier Saravia y Carlos Quevedo realizan una aproxima-
ción al mundo antiguo para rescatar el desarrollo de la gestión de lo público. Finalmente, 
el doctor Jesús Turiso, en un texto histórico-filosófico, reflexiona sobre la función social 
de la historia.

Tres reseñas bibliográficas cierran el número que el lector tiene en sus manos.

Juan Luis Orrego Penagos

Director



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 8-9

Introducción al dosier sobre filosofía y corrupción

INTRODUCTION: PHILOSOPHY AND CORRUPTION

Franklin Ibáñez Blancas 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú
fibanezb@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0000-0002-1648-6362

La corrupción representa uno de los principales males sociales. Ningún Estado se 
encuentra libre de ella, aunque no todos la padecen en igual grado. Comprendida sobre 
todo como un fenómeno del aparato público, despilfarra los erarios nacionales, produce 
bienes y servicios de mala calidad y desgasta la confianza ciudadana. Sin embargo, ni su 
campo de afectación ni su raíz deberían circunscribirse solo al Estado, ni a sus funcio-
narios, ni a los bienes públicos. Una revisión de la tradición filosófica explicita el amplio 
origen de la corrupción y sus efectos: es un fenómeno social extenso y complejo que 
involucra mucho de lo que denominamos hoy espacio privado e incluso la naturaleza 
social en conjunto.

Con la intención de comprender la corrupción en este sentido más amplio, lo cual 
pueda a su vez arrojar luces sobre su posible combate, nace este dosier. Inicialmente, 
algunos filósofos griegos, particularmente los presocráticos, concebían la corrupción 
(phthora) como inherente a la naturaleza o parte del ser de las cosas en el mundo 
natural. Así, una fruta podrida manifiesta una corrupción como destino del que no 
puede escapar. Posteriormente, otros filósofos, como Platón o Aristóteles, aplicaron 
una categoría semejante a hechos o entidades sociales como el Estado. Los artículos 
que se exponen en este dossier realizan un breve recorrido desde el mundo griego 
hasta el liberalismo contemporáneo.

El texto de Mishell Trinidad, “El concepto de φθορά en la tradición griega: análisis 
filológico y filosófico”, plantea las bases etimológicas y conceptuales. Permite entender 
la corrupción como un proceso de cada cosa particular, pero también del propio ser en 
general, del cual solo el ser humano puede dar cuenta. En línea cronológica, continúa 
el artículo de Óscar Yangali, “Naturaleza de la corrupción en la Edad Media: la relación 
entre poder y bien común”.  En este, su autor expone algunas nociones medievales 
cercanas a la comprensión contemporánea de la corrupción como fallo del carácter 

https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8454

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 9

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNIntroducción

moral de la persona o el abuso del poder en provecho propio. Seguidamente, aparece 
el texto de Linda Velásquez, “Adam Smith y la corrupción de los sentimientos morales: 
tensiones entre ética y economía”. Aunque casi nadie ignore la defensa del mercado 
de Smith, pocos conocen sus fundados reparos respecto de cómo el mercado puede 
corromper la moral de las personas y las instituciones del Estado. Cierra el dosier el 
artículo “Liberalismos frente a la corrupción: una comparación entre Rawls y Nozick” 
de Anghela Álvarez. La autora realiza un balance entre las posturas de dos reconocidos 
intelectuales que representan dos versiones del liberalismo contemporáneo. ¿Existe 
alguna versión teórica del mismo menos susceptible a la corrupción?

Ojalá los textos animen a profundizar en un debate que a veces se estrecha 
en marcos jurídicos cuando la comprensión debe ser interdisciplinaria. Ojalá se  
comprenda también la necesidad de salir del marco de lo público para explicitar 
de qué modo todos, funcionarios civiles o no, somos corresponsables de reducir el 
problema de la corrupción.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 10-20

Liberalismos frente a la corrupción: una 
comparación entre Rawls y Nozick

LIBERALISMS FACING CORRUPTION:  
A RAWLS - NOZICK COMPARISON

Anghela Denisse Alvarez Niñas 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú
anghela.alvarez@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0009-0003-2201-2360

RESUMEN

En este trabajo partimos del reconocimiento de 
que las democracias liberales enfrentan formas 
de corrupción que exceden la simple violación de 
normas, como sugiere gran parte de la literatura 
académica más reciente especializada en corrup-
ción sistémica. Por tanto, lejos de centrarnos 
en actos individuales e ilegales, adoptamos una 
definición que entiende la corrupción como la degra-
dación de los principios normativos que legitiman 
un modelo político. A partir de esto, analizamos 
cómo podrían manifestarse formas de corrupción 
estructural en los modelos de Rawls, que propone 
un Estado redistributivo basado en la equidad, y de 
Nozick, que defiende un Estado mínimo centrado 
en la protección de derechos individuales. El 
trabajo concluye que, aunque ambos modelos 
enfrentan riesgos específicos, la teoría rawlsiana 
ofrece mayores herramientas institucionales para 
enfrentar dinámicas de captura del poder, mientras 
que la propuesta libertaria de Nozick presenta debi-
lidades frente a las formas de corrupción derivadas 
de la concentración económica.

PALABRAS CLAVE: corrupción / 
liberalismo / Rawls / Nozick

ABSTRACT

This paper begins by acknowledging that liberal 
democracies face forms of corruption that go 
beyond the mere violation of legal norms, as 
highlighted by recent academic work on systemic 
corruption. Accordingly, rather than focusing on 
individual and unlawful acts, we adopt a definition 
that conceives corruption as the degradation of 
the normative principles that legitimize a political 
model. Based on this premise, we analyse how 
structural forms of corruption might emerge 
within the frameworks proposed by Rawls, who 
advocates a redistributive state grounded in 
fairness, and Nozick, who defends a minimal 
state focused on the protection of individual 
rights. We argue that, while both models face 
specific vulnerabilities, the Rawlsian approach 
offers more robust institutional mechanisms 
to prevent phenomena such as state capture, 
whereas Nozick’s libertarian model appears less 
equipped to address corruption arising from the 
concentration of economic power.

KEYWORDS: corruption / liberalism / Rawls 
/ Nozick

Recibido: 18.08.25 / Aprobado: 15.09.25https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8160 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 11

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNLiberalismos frente a la corrupción: una comparación entre Rawls y Nozick

INTRODUCCIÓN

Desde hace siglos, la corrupción ronda la vida política, casi invisible en el momento y 
claramente corrosiva en sus efectos. En estas páginas no se la aborda como un listado 
de delitos, sino como un proceso de desgaste que socava la legitimidad de un orden, 
entendida como el conjunto de razones por las que un gobierno merece obediencia 
y confianza. Con esa inquietud en mente, la tradición liberal se asume como terreno 
de prueba para observar si su entramado institucional resiste ese desgaste o si, en la 
práctica, termina cediendo ante él.

Por liberal se entiende, de forma simple, una familia de ideas que pone en el centro 
la libertad individual y la protección de derechos básicos. Cabe señalar que, a pesar de 
asumir dichas ideas como centrales, el liberalismo no representa una doctrina única, 
sino un conjunto de variantes que discrepan en varios puntos importantes: ¿cuánto 
debe hacer el Estado?, ¿cómo entender la propiedad?, ¿qué cuenta como igualdad?, 
¿qué hace justa a una sociedad? La respuesta a estas preguntas es lo que muchas 
veces termina por determinar a qué tipo de liberalismo pertenece un autor u otro. Y es 
en base a estas diferencias que resulta pertinente realizar una comparación entre dos 
figuras sumamente importantes y actuales dentro de la tradición liberal, como lo son 
John Rawls y Robert Nozick.

Rawls defiende un liberalismo igualitario; es decir, preserva libertades básicas y, 
además, sostiene que la justicia requiere oportunidades reales y ciertas condiciones 
materiales mínimas para que esas libertades no se queden en el papel. Nozick, en 
cambio, representa un liberalismo libertario; es decir, privilegia la inviolabilidad de los 
derechos individuales, en especial los de propiedad, y propone un Estado ultramínimo 
(policía, tribunales, defensa) que no debe redistribuir, porque eso vulneraría ciertos 
derechos fundamentales. En pocas palabras, podríamos decir que uno propone 
fortalecer la libertad haciendo posibles sus condiciones, mientras que el otro sugiere 
protegerla limitando al Estado. Ninguno de los dos autores tematiza de manera directa 
la corrupción, y precisamente por eso la comparación se vuelve necesaria: porque 
permite examinar hasta qué punto cada diseño institucional mantiene su promesa 
de justicia cuando aparecen derivas habituales en las democracias que desgastan 
las instituciones y los procedimientos, como la concentración de poder económico 
que tuerce prioridades públicas, la captura de agencias reguladoras por intereses 
particulares o la distorsión persistente de la representación, que deja a grupos en 
desventaja estructural. Puesto en términos sencillos, el contraste funciona como 
una prueba de coherencia que pone a la vista tanto las resiliencias como los puntos 
ciegos de cada propuesta.

Con este objetivo en mente se ha decidido la estructura de este trabajo. Primero, 
se propone una definición operativa de corrupción que servirá como criterio común. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202512

A. D. Alvarez

Luego, se examina la propuesta de Rawls a la luz de ese criterio. Después, se evalúa la 
de Nozick con el mismo rasero. Por último, se ofrecen conclusiones sobre cuál de los 
dos modelos dispone de mejores herramientas para lidiar con la corrupción y por qué.

SOBRE EL CONCEPTO DE CORRUPCIÓN

Se han dado ya muchas respuestas a la pregunta de qué es la corrupción. Es nece-
sario responder esta interrogante antes de plantear vías o mecanismos de lucha 
contra ella. Por un lado, es cierto que su delimitación teórica continúa siendo un tema 
de debate en la literatura académica, y que la búsqueda de una definición unívoca no 
solo parece inalcanzable sino también epistemológicamente problemática, puesto 
que la adopción de un marco conceptual único para abarcar la multiplicidad de fenó-
menos que el término corrupción engloba puede derivar en un análisis reduccionista 
que limite la comprensión de sus distintas manifestaciones y obstaculice el desa-
rrollo de estrategias diferenciadas para mitigar sus efectos. Sin embargo, existe un 
consenso generalizado sobre la importancia de combatir la corrupción en nuestros 
sistemas políticos contemporáneos. Esto evidencia la carga moralmente negativa 
que el término evoca. En su artículo “La corrupción y el liberalismo del favor”, Jesús 
Silva-Herzog Márquez (1999) inicia el texto empleando una metáfora que no busca 
definir racionalmente el término, sino evocar su carga afectiva al asociarlo con una 
experiencia que podría considerarse como universalmente desagradable: la descom-
posición de un cuerpo.

La palabra corrupción es olorosa. No convoca al ojo sino al olfato. Al pronun-
ciar estas sílabas, la nariz, convertido en órgano de nuestra buena conciencia, 
se arruga instintivamente como queriendo evadir un sonido maloliente. En ese 
infeliz aroma está la memoria del concepto. Corrupción evoca el deterioro de 
las carnes, la descomposición de la vida, la fermentación, la podredumbre de 
un cuerpo que ha sido infectado por la muerte. La corrupción desintegra los 
tejidos hasta que el organismo resulta irreconocible, privado del esqueleto de 
su identidad. (p. 41)

La corrupción se nos presenta, entonces, como algo repugnante e intolerable. Más 
allá de los parámetros institucionales, jurídicos o económicos con los que intentamos 
medirla —índices de transparencia, normativas anticorrupción o indicadores de 
confianza pública—, también la percibimos de manera inmediata e instintiva como 
algo nocivo. Sin embargo, a pesar de esta experiencia compartida de rechazo, salta 
a la vista que las definiciones del término nunca han sido del todo homogéneas; es 
decir, no existe un consenso absoluto sobre qué entendemos por corrupción. Por el 
contrario, su definición parece depender siempre del contexto o del objeto particular 
al que se aplique. Por ejemplo, sabemos que no es lo mismo hablar de la corrupción de 
la naturaleza (physis) que de la corrupción de las instituciones políticas, económicas 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 13

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNLiberalismos frente a la corrupción: una comparación entre Rawls y Nozick

o sociales (nomos), pues los objetos que se corrompen en cada caso son distintos 
y requieren un análisis específico. Cuando hablamos de corrupción en el ámbito 
natural, nos referimos a un proceso físico inevitable, regido por leyes naturales que 
no implican una valoración ética. En cambio, la corrupción de instituciones humanas 
es producto de decisiones y acciones deliberadas, lo que permite asignarle un juicio 
moral negativo. Sin embargo, aunque su carácter nocivo nos resulta innegable, aún 
hace falta transformar la intuición en concepto. Es decir, necesitamos una definición 
precisa de corrupción que nos permita avanzar en su análisis y abordaje dentro de 
la presente investigación. Al asumir tal definición no se pretende, ni remotamente, 
afirmarla como la única posible, sino más bien utilizarla en tanto que nos permita 
analizar un tipo específico de corrupción.

La definición de corrupción más ampliamente utilizada en el discurso global es 
la de uso indebido del cargo público para beneficio privado. Esta concepción ha sido 
adoptada y promovida por organismos como Transparencia Internacional, el Banco 
Mundial y diversas instituciones especializadas en gobernanza y transparencia, lo 
que ha contribuido a su consolidación como un referente central en la formulación 
de políticas y marcos regulatorios anticorrupción (Transparency International, s.  f.; 
World Bank, 1997). Este enfoque, que asocia la corrupción con una transgresión ética 
o legal, ha influido significativamente en la opinión pública y en la manera en que 
los Estados y organizaciones internacionales abordan este fenómeno. A lo largo del 
tiempo, diversos académicos han propuesto definiciones más amplias con el objetivo 
de capturar mejor la complejidad del concepto. Nye (1967), por ejemplo, define la 
corrupción como

un comportamiento que se desvía de los deberes formales de un rol público 
debido a ganancias pecuniarias o de estatus de carácter privado (personal, 
familiar cercano, círculo privado); o que viola normas contra el ejercicio de 
ciertos tipos de influencia de carácter privado. (p. 419)

Esta formulación introduce elementos adicionales al debate, al considerar tanto 
los beneficios económicos como los de estatus y la influencia privada, pero sigue 
anclada en la tradición public-office/legalista.

En contraste, algunos autores han propuesto un enfoque más estructural. La 
corrupción, bajo estas posturas, ya no sería entendida como una simple desviación 
ética o un problema legal, sino como una distorsión sistémica del poder político. 
Desde esta perspectiva, la corrupción ocurre cuando las instituciones dejan de operar 
en función del bien común y comienzan a servir a intereses privados que capturan la 
toma de decisiones dentro de una sociedad. Este fenómeno se puede traducir en un 
debilitamiento progresivo de los principios democráticos, tales como la soberanía 
popular, al permitir que el poder responda a intereses privados; el Estado de derecho, 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202514

A. D. Alvarez

al generar impunidad y arbitrariedad; la igualdad política, al favorecer a las élites sobre 
la ciudadanía; y la transparencia, al dificultar el control público. Esto puede traer como 
consecuencia la erosión de la confianza en la democracia y reducir la participación 
ciudadana.

Esta cuestión es de gran importancia, pues dependiendo de cómo se entienda 
la corrupción, las estrategias para enfrentarla varían. Si se la ve como un fallo moral 
individual, la respuesta será fortalecer sanciones y mecanismos de control. Si, en 
cambio, se la concibe como un fallo estructural, la solución implicará reformas en 
la distribución del poder y en los incentivos institucionales, afectando las reglas de 
juego que regulan la relación entre el Estado y los intereses privados.

Para efectos de esta comparación, se propone una definición operativa de 
corrupción que permita analizar ambos modelos desde sus propios principios. En ese 
sentido, se entiende la corrupción como la degradación del principio normativo que 
justifica la autoridad política dentro de un modelo dado. Es decir, consideraremos que 
hay corrupción cuando las instituciones dejan de cumplir con los fines que, según la 
teoría de cada autor, les otorgan legitimidad. Esta perspectiva nos permite comparar 
a Rawls y a Nozick sin imponer un criterio externo, evaluando —en cambio— cómo 
cada uno lidia con los riesgos de erosión institucional o desvío normativo dentro de 
su propia propuesta.

Esta definición es sistémica en tanto entiende la corrupción como un 
fenómeno que puede afectar al conjunto de instituciones y normas que componen 
un orden político. Asimismo, en este análisis la legalidad no se asume como algo 
automáticamente legítimo, porque, aunque el sistema legal es fundamental para 
cualquier estructura política, su legitimidad depende de que las instituciones y las 
leyes cumplan efectivamente los fines que cada teoría propone. De este modo, una ley 
puede ser formalmente válida y aun así constituir corrupción sistémica, si contraría 
los principios que justifican su existencia dentro de cada modelo. En consecuencia, el 
juicio sobre la corrupción remite siempre a un criterio previo de legitimidad.

Sobre esa base, para afirmar que la corrupción en un sistema político es 
moralmente negativa, primero debe considerarse que dicho sistema esté justificado 
y, por lo tanto, sea digno de ser preservado. Esto no implica que el sistema no pueda 
evolucionar con el tiempo para adaptarse a nuevas necesidades y formas de vida 
dentro de una sociedad, pero sí sugiere que hay elementos fundamentales de su 
estructura que consideramos necesarios de proteger. En este sentido, hablar de 
corrupción política a nivel sistémico implica inevitablemente emitir juicios morales 
sobre los sistemas en los que vivimos, pues toda conceptualización del fenómeno 
y todo esfuerzo por erradicarlo se apoyan en una determinada idea de las formas de 
gobierno y del orden social. Esta idea, explícita o implícitamente, surge del rechazo 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 15

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNLiberalismos frente a la corrupción: una comparación entre Rawls y Nozick

a un modelo específico o a la degeneración de un régimen en particular (Vásquez 
Cárdenas & Montoya Brand, 2011, p. 230). Desde ahí adquieren especial relevancia 
las propuestas filosófico-políticas de John Rawls y Robert Nozick, ya que cada una 
plantea una visión distinta sobre el papel del Estado y la justicia en la regulación del 
poder y en la distribución de recursos, dos dimensiones decisivas para el estudio de 
la corrupción.

EL ENFOQUE RAWLSIANO ANTE LA CAPTURA DEL PODER  
Y LA DESIGUALDAD ESTRUCTURAL

Como se ha mencionado en la introducción, el modelo de Estado que propone Rawls 
se enmarca dentro del liberalismo igualitario, una perspectiva que busca recon-
ciliar los valores de libertad e igualdad dentro de un esquema institucional. En su 
obra Liberalismo político, Rawls (1993/1995) nos indica que el punto de partida de su 
reflexión sobre la justicia política es la estructura básica de la sociedad, entendida 
como

la manera en que las más importantes instituciones sociales encajan unas en 
otras en un sistema, y en cómo asignan derechos y deberes fundamentales y 
dan forma a la división de las ventajas que se obtienen mediante la cooperación 
social. (p. 243)

La justicia no puede limitarse a decisiones individuales o a actos puntuales, sino 
que debe operar a nivel estructural, de manera que las reglas del juego sean justas 
desde el inicio y conserven esa cualidad a lo largo del tiempo.

Ahora bien, Rawls reconoce que incluso en sociedades que parten de un acuerdo 
justo pueden generarse, con el tiempo, desigualdades económicas y sociales 
que afectan la equidad de las oportunidades reales de vida. En ese sentido, exige 
que la estructura básica asegure condiciones de trasfondo justas para que las 
transacciones particulares no erosionen la justicia del conjunto (Rawls, 1993/1995, 
p. 250). En este marco, las desigualdades no están prohibidas sin excepción, pero 
sí condicionadas moralmente: solo pueden admitirse si mejoran la situación de los 
menos desfavorecidos y si son congruentes con la libertad y con la justa igualdad 
de oportunidades (Rawls, 1993/1995, p.  264). Esta es la lógica del principio de la 
diferencia, uno de los pilares de su teoría. Asimismo, la cooperación social, para 
Rawls, no debe reducirse a un acuerdo formal, sino organizarse como un proceso 
en el que los títulos y honores “se ganan y se disciernen como se declara en el 
sistema público”, en el que “los impuestos y las restricciones” sean previsibles y en 
el que la propiedad se adquiera “con la conocida condición de que se harán ciertas 
transferencias y redistribuciones” (Rawls, 1993/1995, p. 265). No basta con que los 
derechos existan en el plano legal, ya que deben ser accesibles y ejercibles por todos, 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202516

A. D. Alvarez

lo cual refuerza la idea de un Estado que no solo protege la libertad individual, sino 
que también promueve condiciones sociales mínimas para una vida justa.

En suma, podemos afirmar que Rawls propone un modelo de Estado que, sin dejar 
de ser liberal, asume responsabilidades redistributivas relevantes. Es un modelo que 
apuesta por la justicia como equidad y que entiende al Estado no como una amenaza 
a la libertad, sino como su garante efectivo cuando actúa conforme a principios 
públicos de justicia.

Desde esta perspectiva, la corrupción no se limitaría a actos ilegales o individuales 
de deshonestidad, sino que puede manifestarse de forma estructural cuando los 
fundamentos básicos dejan de operar conforme a los principios que los justifican. 
El que los principios se apliquen al trasfondo institucional implica también imponer 
límites a la acumulación y a dinámicas que, de otro modo, erosionan la equidad con 
el paso del tiempo. En uno de sus trabajos posteriores, titulado La justicia como 
equidad, Rawls (2001/2002) distingue entre democracia de propietarios y capitalismo 
del Estado de bienestar, sosteniendo que solo la primera encaja con la justicia como 
equidad, mientras que la segunda no satisface de manera estable las exigencias 
de fondo de sus dos principios, sobre todo en lo relativo a la justa igualdad de 
oportunidades y a la dispersión del poder económico (p. 190).

Con todo, ese mismo activismo institucional abre flancos de vulnerabilidad frente 
a la corrupción en su dimensión estructural. Cuanto más complejo es el entramado 
de subsidios, regulaciones y políticas redistributivas, mayores son las posibilidades 
de que actores con poder económico o político influyan en la toma de decisiones para 
su propio beneficio. Un caso paradigmático aparece cuando grandes corporaciones 
presionan para obtener subsidios o regulaciones a la medida bajo el argumento de 
que tales medidas generan empleo o crecimiento. Aunque estas políticas podrían 
justificarse formalmente dentro del marco rawlsiano —en la medida en que parecen 
beneficiar indirectamente a los menos aventajados—, en la práctica pueden derivar en 
captura del Estado; es decir, en la apropiación de los procesos decisorios por parte 
de las élites, que reconfiguran la política pública a su favor y desvirtúan la finalidad 
redistributiva y equitativa del sistema. En este contexto, la corrupción en un Estado 
rawlsiano no requiere ilegalidad para existir. Basta con que las instituciones se 
aparten de su función normativa y produzcan efectos sistemáticos de injusticia para 
que el sistema quede moralmente comprometido. La legitimidad de ese Estado se 
erosiona, entonces, no tanto por la violación de leyes, sino por la traición de los fines 
ético-políticos que le dan sentido y justificación.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 17

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNLiberalismos frente a la corrupción: una comparación entre Rawls y Nozick

VULNERABILIDADES DE UN ESTADO MÍNIMO NOZICKIANO  
ANTE LA CORRUPCIÓN Y LA CONCENTRACIÓN ECONÓMICA

Robert Nozick (1974/1988), en Anarquía, Estado y utopía, presenta una de las formu-
laciones más influyentes del liberalismo libertario contemporáneo. Su teoría parte de 
una defensa estricta de los derechos individuales, inspirada en la tradición de Locke, 
pero llevada a consecuencias robustas. Abre su libro con la afirmación de que “los 
individuos tienen derechos, y hay cosas que ninguna persona o grupo puede hacerles 
sin violar los derechos” (p.  7). Con ello, el punto de partida no es un fin colectivo 
sino límites morales previos a cualquier arreglo institucional; desde allí se entienden 
sus tesis posteriores. Sobre esa base, Nozick (1974/1988) sostiene que “un Estado 
mínimo, limitado a las estrechas funciones de protección contra la violencia, el robo y 
el fraude, de cumplimiento de contratos, etcétera, se justifica” y que “cualquier Estado 
más extenso” viola el derecho de las personas “de no ser obligadas a hacer ciertas 
cosas” (p.  7). De aquí deriva una posición muy estricta respecto de las políticas 
redistributivas, que aparecen como interferencias que tratan a unos como medios 
para fines de otros y no como fines en sí mismos. Esta prioridad de los derechos se 
expresa también como una tesis de “restricciones indirectas” a la acción: “los indi-
viduos son fines, no simplemente medios; no pueden ser sacrificados o usados, sin 
su consentimiento, para alcanzar otros fines. Los individuos son inviolables” (Nozick, 
1974/1988, p. 43). El énfasis kantiano refuerza que la justificación política legítima 
no puede borrar esas fronteras morales, incluso cuando pudiera producir resultados 
agregados supuestamente mejores.

Nozick no apela a un contrato social para explicar el origen del Estado, sino que más 
bien ofrece una explicación de tipo mano invisible que describe cómo asociaciones 
voluntarias de protección emergen y se consolidan. En su relato aparece “la agencia de 
protección dominante” que, por ventajas competitivas, “puede ofrecer a sus clientes una 
garantía que ninguna otra agencia puede igualar” y asegurar que “únicamente aquellos 
procedimientos que nosotros consideremos apropiados serán usados en nuestros 
clientes” (Nozick, 1974/1988, p. 114). La idea es que un Estado mínimo puede resultar de 
ese proceso sin violar derechos, siempre que el paso hacia la dominancia no implique 
agresiones ilegítimas. En coherencia con lo anterior, su teoría de la justicia es histórica 
y procedimental. La corrección no se mide por patrones de resultados igualitarios, sino 
por cómo se adquieren y transfieren los bienes. De ahí que los “medios de transición” 
especificados por el principio de justicia en la transferencia “tienen la característica de 
conservar la justicia”, y que “cualquier situación que surja realmente de transiciones 
repetidas de acuerdo con el principio a partir de una situación justa es también justa” 
(Nozick, 1974/1988, p. 155). La célebre parábola de Wilt Chamberlain ilustra este punto: 
si millones eligen voluntariamente pagar para verlo jugar, la distribución resultante es 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202518

A. D. Alvarez

justa precisamente porque nace de tratos libres (Nozick, 1974/1988, p. 164). El énfasis 
recae en el procedimiento, no en el patrón final.

De ese marco se sigue que “el Estado no puede usar su aparato coactivo con 
el propósito de hacer que algunos ciudadanos ayuden a otros” (Nozick, 1974/1988, 
p. 7), pues tales fines, aunque valiosos, han de perseguirse por vías voluntarias. La 
consecuencia práctica es un Estado que protege derechos y hace cumplir contratos, 
pero que no promueve ideales sustantivos de justicia material ni de igualdad a través de 
coerción legal, lo que encaja con la idea de inviolabilidad mencionada anteriormente. 
Sin embargo, que el Estado sea mínimo no lo vuelve inmune a deformaciones 
prácticas. En un sistema en el que la justicia depende de procesos de adquisición 
y transferencia —y no de patrones distributivos—, los actores con mayor poder 
económico pueden inclinar el terreno sin romper formalmente las reglas. Por ejemplo, 
al ampliar su acceso a representación legal o al sostener litigios prolongados que de 
facto desalientan a la parte débil. Si el aparato judicial llega a operar de modo que 
sistemáticamente favorece intereses con más recursos, el resultado puede ser una 
forma de distorsión estructural; es decir, no hay violación explícita de derechos, pero 
sí una degradación del entorno que asegura que esos derechos valgan lo mismo para 
todos. Este riesgo no es una objeción interna que Nozick acepte, pero sirve para poner 
a prueba su tesis de que la protección de derechos, sin más, basta para sostener un 
orden público justo.

En síntesis, Nozick delimita un Estado mínimo justificado por el respeto a 
derechos inviolables y por una genealogía evolutiva del poder político; su justicia es 
de procedimientos y no de patrones. Esa combinación hace muy altas las barreras 
contra políticas redistributivas y, al mismo tiempo, abre preguntas sobre la resiliencia 
de ese marco cuando desigualdades de poder económico presionan el trasfondo en 
el que los derechos se ejercen de manera efectiva.

CONCLUSIONES

Rawls ofrece un modelo de Estado con más recursos para enfrentar la corrupción, 
porque parte de la necesidad de corregir las desigualdades que emergen tanto de la 
dinámica del mercado como del propio proceso político. Además, porque su idea de 
justicia exige instituciones activas que regulen, redistribuyan y garanticen oportuni-
dades efectivas, de modo que los derechos no sean meras ilusiones formales, sino 
realidades concretas, y que los abusos de poder que benefician a pocos puedan iden-
tificarse a tiempo y ser contenidos antes de erosionar la legitimidad del orden común.

Nozick, en cambio, confía en que el juego competitivo y el respeto estricto de los 
derechos individuales bastan para evitar la corrupción, ya que, si las adquisiciones y 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 19

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNLiberalismos frente a la corrupción: una comparación entre Rawls y Nozick

las transferencias son voluntarias, el sistema funcionaría sin necesidad de un Estado 
interventor. Sin embargo, esa confianza presupone condiciones de competencia que 
rara vez se cumplen de manera uniforme y no ofrece respuesta al escenario en el 
que la concentración de poder económico se traduce en influencia sobre decisiones 
públicas sin romper la ley, una situación que también degrada el sentido de justicia 
compartido.

Ambos marcos presentan vulnerabilidades, aunque por motivos distintos. En 
el caso de Rawls, el riesgo aparece cuando las instituciones llamadas a proteger la 
justicia son capturadas por élites económicas o políticas, y si fallan la transparencia 
y el control ciudadano. Bajo el modelo de Nozick, en cambio, el problema reside en la 
ausencia de límites efectivos al poder del dinero sobre la vida pública, lo que deja al 
propio Estado mínimo sin defensas frente a distorsiones persistentes que se incuban 
en el trasfondo en el cual se ejercen los derechos.

Es así que podemos concluir que el modelo rawlsiano ofrece mejores 
posibilidades para enfrentar la corrupción, porque reconoce su carácter multicausal 
y diseña salvaguardas que buscan mantener en equilibrio la libertad, la igualdad y 
la justificación pública, con lo cual se refuerza la resistencia del sistema frente a 
intentos de captura. El modelo de Nozick, al reducir el papel del Estado y confiar casi 
por completo en la corrección espontánea del mercado, subestima la capacidad del 
dinero para torcer la agenda política y social y termina ofreciendo menos defensas 
ante formas de corrupción estructural que no necesitan violar la ley para vaciar de 
contenido la promesa de un orden justo.

REFERENCIAS

Nozick, R. (1988). Anarquía, Estado y utopía (R. Tamayo, Trad.). Fondo de Cultura 
Económica. (Obra original publicada en 1974)

Nye, J. S. (1967). Corruption and political development: A cost-benefit analysis. American 
Political Science Review, 61(2), 417-427. https://doi.org/10.2307/1953254

Rawls, J. (1995). Liberalismo político (S. R. Madero Báez, Trad.). Fondo de Cultura 
Económica; Universidad Nacional Autónoma de México. (Obra original 
publicada en 1993)

Rawls, J. (2002). La justicia como equidad. Una reformulación (A. de Francisco, Trad.). 
Paidós. (Obra original publicada en 2001)

Silva-Herzog Márquez, J. (1999). La corrupción y el liberalismo del favor. Isonomía - 
Revista de Teoría y Filosofía del Derecho, (10), 41-50. https://www.isonomia.
itam.mx/index.php/revista-cientifica/article/view/574

https://doi.org/10.2307/1953254
https://www.isonomia.itam.mx/index.php/revista-cientifica/article/view/574
https://www.isonomia.itam.mx/index.php/revista-cientifica/article/view/574


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202520

A. D. Alvarez

Transparency International. (s. f.). What is corruption? https://www.transparency.org/
en/what-is-corruption

Vásquez Cárdenas, A. V., & Montoya Brand, M. (2011). Corrupción, lucha anticorrupción 
y formas de gobierno: hacia la búsqueda del concepto corrupción. Estudios de 
Derecho, 68(152), 227-253. https://revistas.udea.edu.co/index.php/red/article/
view/11414 

World Bank. (1997). Helping countries combat corruption: The role of the World Bank. 
https://documents1.worldbank.org/curated/en/799831538245192753/pdf/
Helping-Countries-Combat-Corruption-The-Role-of-the-World-Bank.pdf

https://www.transparency.org/en/what-is-corruption
https://www.transparency.org/en/what-is-corruption
https://revistas.udea.edu.co/index.php/red/article/view/11414
https://revistas.udea.edu.co/index.php/red/article/view/11414
https://documents1.worldbank.org/curated/en/799831538245192753/pdf/Helping-Countries-Combat-Corruption-The-Role-of-the-World-Bank.pdf
https://documents1.worldbank.org/curated/en/799831538245192753/pdf/Helping-Countries-Combat-Corruption-The-Role-of-the-World-Bank.pdf


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 21-35

Adam Smith y la corrupción de los sentimientos 
morales: tensiones entre ética y economía

ADAM SMITH AND THE CORRUPTION OF MORAL SENTIMENTS: 
TENSIONS BETWEEN ETHICS AND ECONOMICS

Linda Celeste Velásquez Monzón

Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú
linda.velasquez@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0009-0002-5003-3567

RESUMEN

El artículo se centra en la noción smithiana de la 
corrupción de los sentimientos morales, enten-
dida como el deterioro del juicio moral y de la 
simpatía a causa de la imitación y admiración de la 
riqueza. Este enfoque permite comprender cómo 
en la sociedad comercial el interés propio puede 
degradar las bases éticas de la vida social. No se 
pretende aquí ofrecer un diagnóstico empírico de 
la corrupción contemporánea ni del papel político 
del sector privado en la corrupción estatal, a la cual 
Smith tampoco fue ajeno, sino una reconstrucción 
conceptual del fenómeno, considerando princi-
palmente la Teoría de los sentimientos morales. 
En este sentido, se cuestiona si el mercado podría 
conllevar efectos degradantes o corruptivos en las 
relaciones sociales y, frente a las interpretaciones 
que proponen a Smith como un mero defensor del 
liberalismo, se sostiene que, aunque en efecto fue 
un defensor del libre mercado, también reconoció 
las posibles consecuencias degradantes de este 
en las dinámicas sociales, a partir de la obra ya 
mencionada y de la Riqueza de las naciones.

PALABRAS CLAVE: Adam Smith / 
mercado / corrupción de los sentimientos 
morales / juicio moral / espectador 
imparcial

ABSTRACT

This article focuses on Adam Smith’s notion of the 
corruption of moral sentiments, understood as the 
deterioration of moral judgment and sympathy 
caused by the imitation and admiration of wealth. 
This perspective allows us to understand how, 
within commercial society, self-interest can erode 
the ethical foundations of social life. The aim is not 
to provide an empirical diagnosis of contemporary 
corruption, nor an account of the political role of 
the private sector in state corruption —aspects 
to which Smith was not entirely indifferent—, 
but rather to offer a conceptual reconstruction 
of the phenomenon, considering primarily The 
Theory of Moral Sentiments. In this sense, the 
article questions whether the market may entail 
degrading or corruptive effects on social relations 
and, against interpretations that present Smith 
as a mere defender of liberalism, argues that 
although Smith was a proponent of the free 
market, he also recognized its possible degrading 
effects on social dynamics, drawing on both the 
aforementioned ethical work and The Wealth of 
Nations.

KEYWORDS: Adam Smith / market / 
corruption of moral sentiments / moral 
judgment / impartial spectator

Recibido: 18.08.25 / Aprobado: 15.09.25https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8162 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202522

L.C. Velásquez

INTRODUCCIÓN

El presente trabajo no busca analizar la corrupción como fenómeno empírico contem-
poráneo ni abordar el papel del sector privado en la corrupción política. Más bien, su 
propósito es conceptual y teórico: examinar cómo Adam Smith concibió la corrup-
ción de los sentimientos morales en el marco de la sociedad comercial. Con ello, se 
pretende mostrar la relevancia filosófica de esta noción smithiana y cómo sus intui-
ciones pueden iluminar debates actuales sobre el vínculo entre ética y mercado.

La propuesta del presente trabajo consiste en realizar una reflexión ética de la 
corrupción de los sentimientos morales de Adam Smith, a partir de dos de sus obras 
fundamentales: La riqueza de las naciones (RN, 1776) y La teoría de los sentimientos 
morales (TSM, 1759)1. La problemática que enfrenta esta investigación reside en 
la conceptualización difundida y mayormente aceptada, a mediados del siglo xx, 
de la corrupción como un delito que implica la subordinación del interés público al 
interés propio o como la violación de la norma de imparcialidad, que son las que han 
prevalecido en la literatura de las ciencias sociales (Sparling, 2018). En este sentido, la 
cuestión se ha focalizado preferentemente en el ámbito del sector público, relegando 
otras dimensiones del fenómeno.

Ahora bien, trasladada al pensamiento de Adam Smith, la cuestión plantea un 
problema interpretativo adicional. En el marco de la Ilustración escocesa del siglo 
xviii, Smith ha sido considerado un autor clave en la configuración del liberalismo 
económico moderno. Buena parte de la tradición lo ha presentado como un mero 
defensor del liberalismo y del libre mercado, resaltando el interés propio como motor 
de la prosperidad social2. Sin embargo, una lectura más atenta de su pensamiento 
muestra que Smith no se limitó a ofrecer un alegato en favor del comercio, sino que 
también fue consciente de los efectos degradantes de la sociedad comercial sobre el 
juicio moral y la vida en común. En este sentido, nuestro análisis parte de una tensión 
central: por un lado, Smith como defensor del mercado y, por otro, Smith como crítico 
de los procesos corruptivos que afectan los sentimientos morales.

Conviene precisar, además, que el presente trabajo no pretende ofrecer un 
diagnóstico empírico de la corrupción contemporánea ni de las prácticas políticas 
y mercantiles —como el lobby empresarial o la tendencia al monopolio— que Smith 

1	 En adelante, me referiré a estas obras por sus siglas, RN y TSM, respectivamente. Asimismo, a lo 
largo del artículo emplearemos las traducciones de ambos libros realizadas por Carlos Rodríguez 
Braun.

2	 No son pocas las veces en las que Smith es considerado arbitraria y categóricamente como un 
pensador liberal (Boyd, 2013). La dificultad radica en que esto impide ver ciertos matices o ambi-
güedades que el mismo autor expone en sus obras.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 23

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNAdam Smith y la corrupción de los sentimientos morales

también denunció en RN3. Nuestro interés es, más bien, reconstruir conceptualmente 
el fenómeno de la corrupción de los sentimientos morales como categoría ética, para 
así resaltar su importancia filosófica en la comprensión de la sociedad comercial. 
Esta delimitación permite también mostrar la vigencia de Smith en el debate actual 
sobre los riesgos éticos del capitalismo y el papel de la economía en la vida moral.

En este marco, cabe preguntarse si el mercado, en tanto sociedad comercial, 
puede degradar los sentimientos morales o corromper el ejercicio del juicio moral de 
quienes lo integran. Para desarrollar esta cuestión, el artículo se organiza en cuatro 
apartados. En primer lugar, se revisan las principales interpretaciones sobre Adam 
Smith y se discute si su pensamiento debe entenderse como estrictamente liberal 
o si puede abrirse a otras lecturas. En segundo lugar, se aborda la ambigüedad 
del liberalismo smithiano, resaltando tanto sus coincidencias con los principios 
del liberalismo clásico como sus matices con respecto al papel del Estado en la 
actividad económica. A continuación, se analiza la tesis de que la corrupción es 
inherente a la sociedad comercial, siguiendo la interpretación de Spiros Tegos. 
Finalmente, se examinan los efectos corruptores de la sociedad comercial sobre 
el espectador imparcial y la simpatía en la TSM, en la que Smith reconoce las 
consecuencias éticas más profundas de la corrupción.

LAS INTERPRETACIONES SOBRE ADAM SMITH:  
¿LIBERAL O SOCIALISTA?

El vínculo que nos interesa abordar concierne, en términos generales, al que se 
da entre ética y economía y, de manera más específica, a la corrupción de los 
sentimientos morales. Con respecto a lo primero, la conexión entre ambas disci-
plinas ha sido objeto de debate, al punto de que en su momento se llegó a plantear 
una incoherencia moral y filosófica entre la obra ética (TSM) y económica (RN) 

3	 Véase, por ejemplo, el siguiente pasaje de la RN: “El interés de los empresarios en cualquier ram 
concreta del comercio o la industria es siempre en algunos aspectos diferente del interés común, 
y a veces su opuesto. El interés de los empresarios siempre es ensanchar el mercado, pero estre-
char la competencia. La extensión del mercado suele coincidir con el interés general, pero el 
reducir la competencia siempre va en contra de dicho interés, y solo puede servir para que los 
empresarios, al elevar sus beneficios por encima de lo que naturalmente serían, impongan en 
provecho propio un impuesto absurdo sobre el resto de sus compatriotas. Cualquier propuesta de 
una nueva ley o regulación comercial que provenga de esta categoría de personas debe siempre 
ser considerada con la máxima precaución, y nunca debe ser adoptada sino después de una 
investigación prolongada y cuidadosa, desarrollada no solo con la atención más escrupulosa sino 
también con el máximo recelo. Porque provendrá de una clase de hombres cuyos intereses nunca 
coinciden exactamente con los de la sociedad, que tienen generalmente un interés en engañar e 
incluso oprimir a la comunidad, y que de hecho la han engañado y oprimido en numerosas oportu-
nidades” (Smith, 1776/1996, pp. 343-344).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202524

L.C. Velásquez

de Smith. Este debate, conocido como Das Adam Smith Problem, planteaba la 
aparente contradicción entre las nociones de interés propio y simpatía presentes 
en RN y TSM, respectivamente. No obstante, como señala Rodríguez (2017), esta 
contradicción se disuelve cuando se reconoce que Smith era ante todo un profesor 
de filosofía moral y que, por tanto, su teoría económica estaba enmarcada en una 
reflexión ética: “Smith elabora una ética para la sociedad comercial y rechaza la confu-
sión entre el amor propio y el egoísmo” (p. 199). Si bien no desarrollaremos esta 
problemática, su mención resulta clave para los propósitos del presente trabajo.

Rodríguez (2017) también destaca la dificultad que, a inicios del siglo xx, 
planteó la lectura tradicional de Smith como pensador liberal. En ese contexto, 
emergieron interpretaciones disruptivas, como la de Fleischacker (2004), que sugieren 
que la visión política de Smith se aproxima más a la socialdemocracia del Estado 
de bienestar que al liberalismo clásico, o, en todo caso, que el liberalismo smithiano 
debe ser matizado. Rodríguez mismo caracteriza a Smith como un liberal moderado, 
realista y gradualista, pero lo relevante para nuestra investigación es su exposición 
crítica de las lecturas que cuestionan el liberalismo de Smith.

En este panorama, las interpretaciones de Smith suelen oscilar entre dos 
polos: presentarlo como liberal o como intervencionista. La imagen de Smith 
como liberal ha sido ampliamente acogida por economistas como Friedrich von 
Hayek, Milton Friedman o Amartya Sen, y reforzada por la Escuela de Manchester 
en su defensa del libre comercio. En contraste, quienes subrayan su faceta 
intervencionista señalan las medidas regulatorias que aparecen en la RN, como la 
acuñación de monedas o las represalias arancelarias. Rodríguez (2017) recuerda que 
Jacob Viner fue uno de los primeros en advertir estas excepciones al liberalismo de Smith, 
junto con autores como J. S. Nicholson —quien denunció un retrato liberal distorsionado 
de Smith— y Lord Acton —quien vinculó la influencia de Smith con la Revolución francesa 
y el socialismo—. Más tarde, pensadores como Paul Samuelson o Ronald L. Meek 
continuarían esta línea crítica desde perspectivas intervencionistas o marxistas.

Frente a estas oscilaciones, Rodríguez (2017) advierte que “la utilización simplista, 
sesgada o reduccionista de las ideas de pensadores célebres para sostener otras 
teorías o iniciativas políticas concretas es un fenómeno habitual” (p. 200). Tras la 
caída del muro de Berlín y el desmoronamiento del comunismo, este fenómeno se 
intensificó: sectores de izquierda enfatizaron que Smith, considerado un paradigma del 
liberalismo, no lo era tanto como se había creído.

Más allá de tomar partido en este debate, lo que interesa en nuestro trabajo es 
situarnos en la ambigüedad de estas interpretaciones. No se trata de determinar si 
Smith fue liberal o socialista, sino de reconocer que la tensión entre ambas lecturas 
abre un espacio fértil para examinar la relación entre ética y economía. Así, desde esa 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 25

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNAdam Smith y la corrupción de los sentimientos morales

complejidad, podremos avanzar hacia nuestro objetivo: un análisis conceptual de la 
corrupción de los sentimientos morales en la sociedad comercial.

LA AMBIGÜEDAD DEL LIBERALISMO DE ADAM SMITH

Las apreciaciones que presentan a Smith como un autor decididamente liberal encuen-
tran su justificación principalmente en La riqueza de las naciones, obra cuyo sustrato 
moral se expresa en la defensa de la libertad de los individuos que, en pie de igualdad, 
realizan intercambios en el mercado con el propósito de obtener beneficio recíproco 
(Rodríguez, 2017). Ahora bien, la libertad individual es solo uno de los principios que 
integran el liberalismo clásico. Según Butler (2013), entre los diez principios básicos 
de ese liberalismo se encuentran la primacía del individuo; la mínima coerción; la 
tolerancia; un gobierno limitado y representativo; el Estado de derecho; el orden espon-
táneo; la protección de la propiedad; el comercio y los mercados; la sociedad civil y los 
valores humanos compartidos.

Para precisar la ambigüedad del liberalismo smithiano, nos centraremos 
en tres nociones: el orden espontáneo (mano invisible), el gobierno limitado y la 
sociedad civil4. En los dos primeros casos recurriremos a la RN con el fin de mostrar 
que, aun dentro de ese texto —con frecuencia leído como manifiesto del liberalismo 
económico—, aparecen matices que impiden una lectura monolítica. Para la noción 
de sociedad civil también nos remitimos a la RN, prestando atención a las críticas 
internas de Smith.

Orden espontáneo (mano invisible) y gobierno mínimo

La mano invisible —metáfora que explica el bienestar y riqueza de la sociedad 
civil— usualmente ha sido interpretada solo desde la RN, precisamente en vínculo 
con la libertad y el interés propio. Esto propició que Smith sea visto como partidario 
de un egoísmo exacerbado, cuando en realidad en la TSM podemos encontrar el 
balance que existe entre esos elementos de la sociedad civil y el ejercicio de virtudes 
tales como la justicia y la benevolencia (Del Hierro Carrillo, 2019). Ejemplo de este tipo 
de lectura parcial la encontramos en la analogía que Friedrich von Hayek (1979/2006) 
realizó entre la mano invisible y el orden espontáneo de su teoría económico-política.

El economista de la escuela austríaca empleó como antecedente la mano 
invisible de Smith para justificar el progreso en la sociedad (García Martínez, 2018). 
Propiamente, Hayek (1979/2006) entendía el orden espontáneo como el medio por el 

4	 La elección de estos términos no tiene un motivo más profundo que el de considerarlos como los 
principales cuando se habla de Smith como liberal.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202526

L.C. Velásquez

que los individuos persiguen sus intereses y satisfacen sus necesidades de acuerdo 
con sus propios y limitados conocimientos. Asimismo, este orden surge y evoluciona 
tanto del comportamiento de los individuos, guiados por normas de recta conducta, 
como de las organizaciones. Ejemplos de este orden espontáneo son el lenguaje, la 
familia, la fábrica y también la economía de libre mercado (Gómez, 2011).

Los órdenes espontáneos no requieren de ningún tipo de regulación o intervención 
(principalmente estatal) o, en el mejor de los casos, esta habría de ser mínima. Por 
ejemplo, restringir la agresión (Butler, 2013). Por lo tanto, se cumple el principio de 
la mínima coerción que Butler incluyó entre aquellos propios del liberalismo clásico.

A continuación, veamos entonces la concepción que Smith tenía de la mano 
invisible y si el orden espontáneo hayekiano le hace justicia. Una de las alusiones 
a la mano invisible que encontramos en la RN se presenta en relación con la actividad 
de la sociedad civil y la preferencia por sus dinámicas espontáneas antes que por una 
reglamentación comercial que Smith ilustra de la siguiente manera:

Ninguna reglamentación del comercio es capaz de elevar la actividad de ninguna 
sociedad más allá de lo que permita su capital. Solo puede desviar una parte del 
mismo en una dirección que en otro caso no habría tomado; y no está nada claro 
que esta dirección artificial vaya a ser más provechosa para la sociedad que 
aquella que habría seguido espontáneamente.

Cada individuo está siempre esforzándose para encontrar la inversión más 
beneficiosa para cualquier capital que tenga. Es evidente que lo mueve su 
propio beneficio y no el de la sociedad. Sin embargo, la persecución de su propio 
interés lo conduce natural o mejor dicho necesariamente a preferir la inversión 
que resulta más beneficiosa para la sociedad. (1776/1996, p. 552)

De acuerdo con Del Hierro Carrillo (2019), el mismo Alfred Marshall señaló 
críticamente que este tipo de párrafos fueron propicios para que algunas 
interpretaciones entusiastas terminasen por afirmar que todo lo que producía el sistema 
era bueno. Sin embargo, en el mismo texto económico de Smith puede apreciarse no 
solo la actitud crítica del autor en relación con la sociedad civil —específicamente con 
la clase terrateniente5— sino también algunas recomendaciones intervencionistas en 
situaciones que la economía nacional lo requiriera, como la defensa del país6 o, como 
menciona Smith:

El segundo caso en el que será conveniente imponer cargas sobre la actividad 
extranjera para incentivar la nacional es cuando se impone una tasa local sobre esta 

5	 La crítica de Smith a la sociedad civil será desarrollada en la siguiente subsección, con el propó-
sito de advertir la actitud crítica del autor sobre los efectos negativos de esta sociedad.

6	 Ejemplifica esta medida con la Ley de Navegación, que benefició a Gran Bretaña, cuya defensa 
dependió del número de marineros y barcos (Smith, 1776/1996).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 27

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNAdam Smith y la corrupción de los sentimientos morales

segunda producción, un caso en el que parece razonable imponer un gravamen 
igual sobre la primera. (1776/1996, p. 558)

Si bien Smith era partidario de la libre importación, también reconoce las 
dificultades que la economía nacional puede enfrentar en caso los países con los 
que comercie le apliquen aranceles elevados o prohibiciones a los productos que se 
pretenden importar.

¿A qué se refiere Smith con “sociedad civil”?

En primera instancia, cuando en la lectura de Smith nos topamos con la expre-
sión “sociedad civil”, debemos evitar concebirla como si fuera totalmente ajena a la 
esfera política o como si estuviera en alguna parte de la división entre el individuo y el 
Estado (Boyd, 2013). En realidad, comprender lo que significaba la sociedad civil para 
Smith implica situarla, nuevamente, en el contexto desde el que el economista escribió. 
Para ello, no hay mejor opción que recurrir a su propia obra, en la que la define de 
manera explícita.

Ante todo, la sociedad civil es un periodo de la humanidad; es decir, es una 
categoría antropológica que sirve para diferenciar a la sociedad civilizada de Smith 
—caracterizada por el intercambio mercantil— de sociedades bárbaras o primitivas, 
identificadas principalmente por los lazos de dependencia entre señores feudales 
y siervos. Smith (1776/1996) compara ambos tipos de sociedades y respecto 
a la primera indica que “son cuatro las causas o circunstancias que introducen 
naturalmente la subordinación o que naturalmente, y antes de cualquier institución 
civil, confieren a algunas personas una superioridad sobre la mayor parte de sus 
semejantes” (p. 675). En resumen, estas causas son la superioridad de las cualidades 
personales (físicas y mentales), la superioridad de años, la superioridad de fortuna y 
la superioridad de cuna.

La sociedad civil abarca las relaciones mercantiles y el comercio7 (Boyd, 2013). Es 
decir, se trata de una sociedad comercial. De ahí que la división del trabajo es una de sus 
características propias, a diferencia de las sociedades primitivas. Como lo señala Smith:

En aquel estado primitivo de la sociedad en el que no existe división del trabajo, 
los intercambios son escasos y cada persona se autoabastece, no es nece-
sario que ningún capital sea acumulado o almacenado de antemano para llevar 
adelante las actividades de la sociedad.

Pero cuando la división del trabajo ha sido cabalmente implantada, el producto 
del trabajo de un hombre le satisfará solo una parte muy pequeña de sus even-
tuales necesidades. (1776/1996, p. 335)

7	 Esto es lo que nos permite asemejar las dinámicas del mercado a la sociedad comercial smithiana.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202528

L.C. Velásquez

La ventaja, por tanto, de esta sociedad comercial es que genera un exceso de 
riqueza que puede ser usado como capital en las siguientes producciones, lo cual 
incentiva la prosperidad de una nación. A esto se le suma el hecho de que, en este tipo 
de sociedad, los lazos de dependencia se aminoran, pues los ahora trabajadores no 
dependen de la benevolencia de un patrón, sino que su sustento reside en el intercambio 
mercantil, cuya importancia es que les permite su participación voluntaria en el mercado.

Aunque Smith visibilizó en términos comparativos las ventajas de la sociedad 
comercial, también se mostró muy crítico con ella, sobre todo en relación con una 
posible intromisión de la clase mercantil en la política:

La violencia e injusticia de los gobernantes de la humanidad es un mal muy 
antiguo, y mucho me temo que apenas tenga remedio en la naturaleza de los 
asuntos humanos. Pero la mezquina rapacidad y el espíritu monopolista de los 
comerciantes y los industriales, que no son ni deben ser los gobernantes de la 
humanidad, es algo que, aunque acaso no pueda corregirse, sí puede fácilmente 
conseguirse que no perturbe la tranquilidad de nadie salvo la de ellos mismos. 
(1776/1996, p. 564)

Smith no era ajeno a las consecuencias negativas que la sociedad comercial 
podía provocar por su misma configuración. Especialmente, reconoce que hay hasta 
tres formas de corrupción propias de la modernidad y de la política comercial (Tegos, 
2013), que son las que desarrollaremos a continuación.

LA CORRUPCIÓN ES INHERENTE A LA SOCIEDAD COMERCIAL

Spiros Tegos (2013) explicita el análisis que Smith hizo de la corrupción, aunque no de 
forma tan evidente. Señala que, aunque el economista escocés celebraba la sociedad 
comercial en virtud de que significaba un avance en el desarrollo de la independencia 
personal y la opulencia, también se daba cuenta de que esta sociedad no eliminaba 
por completo las relaciones de dependencia propias de etapas aristocráticas y 
feudales. En realidad, las transformaba en formas de corrupción más sofisticadas, 
perpetuando la corrupción moral y social.

La corrupción de la que nos hablaría Smith es compleja, en tanto que no solo 
pertenece al sector público, como lo conocemos hoy en día, sino que la hallamos en la 
esfera social que abarca, además de la política, la moral, la economía, etcétera. Solo 
que hemos tendido a especializarnos tanto que concebimos estos aspectos como 
separados y, en el peor de los casos, evitamos vincularlos en pro del tratamiento 
especializado de sus problemas.

Volviendo al punto, según Tegos (2013), la razón por la que Smith consideraba 
corruptas las sociedades que precedieron a la sociedad comercial es que en aquellas 
predominaba la obsequiosidad. Esta se encontraba presente en las estructuras 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 29

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNAdam Smith y la corrupción de los sentimientos morales

sociales y económicas feudales, tales como la primogenitura, el matrimonio antiguo 
y el trabajo de servicio. Por ello, este tipo de dinámicas promovían la dependencia 
personal, la cual era —al fin y al cabo— una forma de corrupción.

El mismo problema podía apreciarse en las sociedades aristocráticas, pues los 
aristócratas y nobles se encontraban exentos de estas normativas, lo que les permitía 
en muchos casos vulnerar el estado de derecho. En consecuencia, en su ansia por la 
riqueza, a menudo se apartan de los caminos de la virtud (Tegos, 2013). Lo perjudicial 
es que, al cometer conductas criticables, aquellos que se encontraban en una posición 
inferior los toleraban y, en el peor de los casos, los tenían como modelos e imitaban 
sus comportamientos. Al respecto, Smith comentaba en la TSM que

Esta disposición a admirar y casi idolatrar a los ricos y poderosos, y a despreciar 
o como mínimo ignorar a las personas pobres y de modesta condición, aunque 
necesaria para establecer y mantener la distinción de rangos y el orden social, 
es al mismo tiempo la mayor y más extendida causa de corrupción de nuestros 
sentimientos morales. (1759/1997, p. 138)

De acuerdo con Tegos (2013), esta es una de las tres formas de corrupción: la 
corrupción de los sentimientos morales. Esta es ejemplificada por la admiración a 
los ricos en la sexta edición de la TSM, la cual muchas veces ha sido infravalorada 
por autores como Seoane (2022), para quien no pasa de ser una retórica moralista 
que acompaña a todo acuerdo social. Ahora bien, el autor resalta la perspectiva 
auténtica de Smith, en tanto que se desvincula de la visión republicana establecida 
y de la posterior interpretación marxista sobre la corrupción en el ámbito comercial, 
que pone el foco en sus repercusiones políticas. Al mismo tiempo, como podemos 
observar en la corrupción de los sentimientos morales, el escocés adopta la crítica de 
Rousseau con respecto a los efectos psicológicos de la corrupción en la personalidad 
y el carácter humanos.

Las otras dos formas de corrupción que Tegos (2013) señala son las que se derivan 
de la extensión de la división del trabajo y el desarrollo de la economía manufacturera; 
y aquellos males necesarios de la urbanización gradual de la vida socioeconómica (la 
mutilación mental y el sectarismo). Al revisar la RN y la TSM, podemos afirmar que el 
análisis de Tegos se encuentra bien sustentado ya que, en relación a las dos primeras 
formas de corrupción, Smith comentaba:

Con el desarrollo de la división del trabajo, el empleo de la mayor parte de 
quienes viven de su trabajo, es decir, de la mayoría del pueblo, llega a estar 
limitado a un puñado de operaciones muy simples, con frecuencia solo a una 
o dos. Ahora bien, la inteligencia de la mayoría de las personas se conforma 
necesariamente a través de sus actividades habituales. Un hombre que dedica 
toda su vida a ejecutar unas pocas operaciones sencillas, cuyos efectos son 
quizás siempre o casi siempre los mismos, no tiene ocasión para ejercitar su 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202530

L.C. Velásquez

inteligencia o movilizar su inventiva para descubrir formas de eludir dificultades 
que nunca enfrenta. … La uniformidad de su vida estacionaria naturalmente 
corrompe el coraje de su espíritu, y le hace aborrecer la irregular, incierta y aven-
turera vida de un soldado. Llega incluso a corromper la actividad de su cuerpo 
y lo convierte en incapaz de ejercer su fortaleza con vigor y perseverancia en 
ningún trabajo diferente del habitual. (1776/1996, p. 717)

Smith argumentó que la división del trabajo, como especialización de las labores, 
mantiene a los individuos tan ensimismados en lo que les corresponde realizar que, 
en consecuencia, provoca que su capacidad de razonar se atrofie. Tales personas no 
pueden disfrutar una conversación ni emitir juicios sobre la realidad política de su país. 
Los más afectados por este tipo de dolencias son los trabajadores pobres, y estos son 
los que conforman el mayor porcentaje del pueblo. Siguiendo esta línea, Smith explicó 
el sectarismo en términos de fanatismo y supersticiones:

Aunque el Estado no obtuviese ventaja alguna de la educación de las clases 
inferiores del pueblo, igual debería cuidar que no quedasen completamente 
sin instrucción. Ahora bien, el estado deriva una ventaja considerable de esa 
educación. Cuando más instruida está la gente menos es engañada por los 
espejismos del fanatismo y la superstición, que con frecuencia dan lugar a terri-
bles perturbaciones entre las naciones. (1776/1996, p. 721)

Siguiendo el estudio de Spiros Tegos y recurriendo a la lectura de la RN y TSM, 
podemos notar que Smith fue muy crítico con la sociedad comercial, a pesar de 
reconocerla como una sociedad civilizada y superior a las que le precedieron, pues 
representaba un avance en torno a la independencia personal y a la generación de riqueza. 
La corrupción es inherente a la estructura de la sociedad comercial —y, por extensión, al 
mercado— y sus efectos pueden apreciarse en la admiración e imitación de las conductas 
cuestionables de los ricos por parte del pueblo, así como en el sectarismo.

De las tres formas de corrupción, es la de los sentimientos morales la que nos 
interesa analizar con mayor detalle. Para esto, tendremos en cuenta dos conceptos 
clave de la TSM que hasta el momento no han sido mencionados: el espectador 
imparcial y la simpatía. Asimismo, cabe recalcar que el trabajo partió por establecer 
una analogía entre el mercado y la sociedad comercial, por lo que la revisión de la 
corrupción consistirá en ver cómo es que, a causa de las dinámicas comerciales del 
mercado, nuestro espectador imparcial y la simpatía también son corrompidos.

LA CORRUPCIÓN DEL ESPECTADOR IMPARCIAL Y LA SIMPATÍA

Junto con Tegos (2013) habíamos mencionado que Smith a lo largo de la TSM critica 
el respeto y admiración que las personas destinaron a la riqueza y grandeza, dejando 
de lado la sabiduría y la virtud. Smith parte por reconocer que toda persona busca el 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 31

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNAdam Smith y la corrupción de los sentimientos morales

respeto y el reconocimiento, y que para conseguirlos existen dos caminos: el de la 
adquisición de riquezas y el del “estudio del saber y la práctica de la virtud” (1759/1997, 
p. 139). Además, a cada camino corresponden dos tipos distintos de personalidades: 
una de ambición y codicia, y otra de modestia y justicia.

La crítica de Smith (1759/1997) no se debe tanto a que repudie la división entre 
ricos y pobres8, pues menciona que, en tanto méritos, no es raro que la mayoría 
admire más a los primeros que a los segundos. El problema surge cuando 
la admiración por los ricos no es tanto por sus méritos, sino más bien por sus 
actitudes de presunción y vanidad. A diferencia de las clases pobres y medias, 
las cuales se encuentran sometidas sin excepción a las reglas de justicia, Smith 
lamentaba que las clases altas normalmente se sitúen por encima de la ley. Por lo 
tanto, mientras que en las primeras las personas debían mantener el respeto por 
aquellas reglas si no querían verse perjudicadas en su camino a la fortuna y virtud; 
en las segundas,

donde el triunfo y la promoción no dependen de la estima de pares inteligentes y 
bien informados sino del caprichoso y estúpido de unos superiores ignorantes, 
presuntuosos y soberbios, la adulación y la hipocresía demasiado a menudo 
predominan sobre el mérito y la capacidad. (1759/1997, p. 141)

De esta manera, por un lado, quienes se sitúan por encima de la ley imponen 
modas que van desde su forma de hablar y su vestimenta, hasta sus vicios. Por 
otro lado, quienes se sitúan por debajo, en su afán de querer ser tan admirados 
como aquellos, imitan sus conductas reprochables, incluso si no las aprueban 
por completo, y se avergüenzan de practicar las virtudes. Estos últimos creen que 
pueden conseguir el honor mediante este tipo de conductas; sin embargo, Smith 
(1759/1997) recalca que para mantener ese tipo de posición alta se requiere además 
de medios materiales, de riqueza, que les ayude a mantener su poder a costa de todo, 
mientras que los pobres carecen de todo ello. En consecuencia, los juicios morales de 
aprobación o desaprobación que los individuos formulan sobre las conductas del resto 
y sobre sí mismos se ven alterados en el siguiente sentido: “A menudo observamos 
que los vicios y tonterías de los poderosos son mucho menos despreciados que la 
pobreza y fragilidad de los inocentes” (1759/1997, p. 139).

Veamos entonces ahora cómo es que Smith desarrolló el origen y proceso de 
este tipo de juicios morales a partir de dos conceptos clave: el espectador imparcial 
y la simpatía. Hemos de tener en cuenta que Smith enfatiza no solo en la evaluación 

8	 Smith señala la doble dimensión de la admiración por los ricos y el desprecio por los pobres: 
“aunque necesaria para establecer y mantener la distinción de rangos y el orden social, es al 
mismo tiempo la mayor y más extendida causa de corrupción de nuestros sentimientos morales” 
(1759/1997, p. 138).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202532

L.C. Velásquez

de las conductas ajenas, sino también en las de uno mismo. En este sentido, Smith 
propone al espectador imparcial como una figura que representa el proceso mediante 
el cual examinamos si los demás aprobarían o no nuestra conducta:

Cuando abordo el examen de mi propia conducta, cuando pretendo dictar una 
sentencia sobre ella, y aprobarla o condenarla, es evidente que en todos esos 
casos yo me desdoblo en dos personas, por así decirlo; y el yo que examina y 
juzga representa una personalidad diferente del otro yo, el sujeto cuya conducta 
es examinada y enjuiciada. El primero es el espectador … El segundo es el agente 
… El primero es el juez; el segundo, la persona juzgada. (1759/1997, p. 231)

En torno a la interpretación del espectador imparcial, la literatura contemporánea, 
aunque con diferentes matices, ha resaltado la importancia del aspecto social en el 
que este se desenvuelve, pues es en el intercambio de experiencias con los otros, 
caracterizado por la interdependencia social, donde se posibilita el desarrollo y 
construcción de los juicios morales mediante la imaginación (Chandler, 2013; Montes, 
2017). El agente analiza cómo apreciarían los demás los efectos de sus pasiones y 
conductas y trata de imaginar cómo las juzgaría él si fueran de aquellos.

La capacidad de poder imaginar cómo nos juzgarían las demás personas en 
términos de aprobación o desaprobación es posible, porque de por medio está la 
simpatía, que acompaña a este proceso imaginativo. Los juicios morales, por lo tanto, 
encuentran su fundamento en un proceso simpatético más que en la aplicación de 
principios morales generales (Fricke, 2013). De esta manera, de forma más precisa, 
Smith (1759/1997) sostenía que la simpatía era el fundamento principal que nos 
permite no solo imaginar el cómo sería sentir las desgracias de los demás, sino 
también sus alegrías o enojos.

Pero la simpatía no solo es el fundamento de los juicios morales sobre la aprobación 
o desaprobación; es decir, no solo es una capacidad, sino que —de acuerdo con una 
interpretación más contemporánea de Montes— también es una disposición “y, por tanto, 
atañe tanto al origen del juicio moral como al proceso para lograrlo” (Montes, 2017, p. 76).

Teniendo esto en cuenta, entonces, ¿de qué manera se corrompe la simpatía y el 
espectador imparcial por causa del mercado? Para responder esta pregunta debemos 
retomar el carácter social de los dos componentes que participan en la formulación de los 
juicios morales, pues es mediante este carácter que podemos evaluar tanto las conductas 
ajenas como las nuestras. No obstante, no solo en la sociedad comercial de Smith, sino 
también en el mercado del hoy en día —que, en términos de Pulcini (2012), es una sociedad 
competitiva—, apreciamos que las decisiones de quienes cuentan con un mayor poder 
adquisitivo tienden a ser mayormente identificadas como un interés propio exacerbado.

Si volvemos a la obra RN, Smith considera el interés propio como el motor de la 
economía:



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 33

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNAdam Smith y la corrupción de los sentimientos morales

No es la benevolencia del carnicero, el cervecero, o el panadero lo que nos 
procura cena, sino el cuidado que ponen ellos en su propio beneficio. No nos 
dirigimos a su humanidad sino a su propio interés, y jamás les hablamos de 
nuestras necesidades sino de sus ventajas. (1776/1996, p. 46)

Esta cita ha sido muy discutida y lecturas descontextualizadas han apostado por 
interpretarla literalmente, sin tener en cuenta ningún tipo de trasfondo moral como el 
que brinda la TSM. Sin embargo, la misma obra económica smithiana no es garantía 
suficiente para asumir tal tipo de lecturas, pues el autor no solo se queda en un plano 
meramente individualista, sino que sabe que el ser humano necesita de los otros: 
requiere de cooperación. Y si recurrimos a la obra ética, terminamos por darnos 
cuenta de que este amor propio, motor económico, funciona a la par del ejercicio de 
las virtudes, principalmente de la justicia. Esta es tan fundamental que, siguiendo a Smith 
(1759/1997), sin ella no es posible el mantenimiento de la sociedad.

¿Qué sucede entonces cuando las personas, grupos, corporaciones, etcétera —
cuyo poder adquisitivo es inimaginablemente superior a otros— se sitúan por encima 
de la justicia y solo se manejan en el plano individualista del amor propio? Desgastan, 
degradan, corrompen los lazos de sociabilidad sobre los cuales se desenvuelve el proceso 
simpatético, fuente de los juicios morales. En consecuencia, abunda la indiferencia y 
las reflexiones sobre nuestras acciones y las del resto pasan a un segundo plano.

CONCLUSIONES

La problemática inicial de este trabajo partía de una definición de corrupción centrada 
exclusivamente en el ámbito público, lo que dejaba fuera dinámicas relevantes 
como las del mercado. Al recorrer el pensamiento de Adam Smith sobre la sociedad 
comercial —cuyo paralelo actual podemos reconocer en el mercado— hemos cons-
tatado que las etiquetas simplificadoras, como la de “liberal”, a menudo oscurecen la 
riqueza de su análisis. Ello no significa, sin embargo, que sin tales interpretaciones la 
propuesta smithiana resultaría plenamente transparente: como hemos visto, el propio 
Smith parece oscilar entre una defensa del libre mercado y la necesidad de ciertas 
intervenciones.

En ese sentido, nuestro propósito fue, más bien, reconstruir conceptualmente la 
forma en que Adam Smith pensó la corrupción de los sentimientos morales en la 
sociedad comercial, sin reducirla a un problema político-institucional, sino situándola 
en la tensión entre ética y economía. La hipótesis que ha guiado esta investigación 
sostiene que el fenómeno de corrupción puede entenderse como un desgaste de la 
capacidad de emitir juicios morales; es decir, como una degradación de la simpatía y 
del espectador imparcial. Para Smith, este deterioro se manifestaba, por ejemplo, en 
la tendencia de las clases más bajas a imitar los vicios y lujos de los ricos en busca 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202534

L.C. Velásquez

de reconocimiento social. Aunque hoy la distinción tajante entre ricos y pobres pueda 
resultar anacrónica, la advertencia de Smith conserva vigencia, pues nuevas formas 
de prestigio y reconocimiento circulan velozmente gracias a la lógica del mercado, 
extendiéndose incluso a dimensiones íntimas de la vida social.

De ahí que el énfasis no recaiga únicamente en los consumidores o en la 
imitación de modelos, sino también en la crítica a la lógica misma del mercado, cuyas 
dinámicas, en muchos casos, pueden generar consecuencias que la sensibilidad 
moral común percibe como injustas o degradantes. Con ello no hemos buscado 
establecer un diagnóstico empírico de la corrupción contemporánea, sino recuperar 
la relevancia conceptual de la noción smithiana de corrupción de los sentimientos 
morales, subrayando cómo su análisis sigue ofreciendo claves filosóficas para 
reflexionar sobre la tensión entre ética y mercado.

REFERENCIAS

Boyd, R. (2013). Adam Smith on civility and civil society. En C. J. Berry, M. P. Paganelli 
& C. Smith (Eds.), The Oxford handbook of Adam Smith (pp. 443-463). Oxford 
University Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199605064.001.0001

Butler, E. (2013). Fundamentos de la sociedad libre. Institute of Economic Affairs. https://
iea.org.uk/wp-content/uploads/2016/07/FPP_Fundamentos_Sociedad_
Libre_0.pdf 

Chandler, J. (2013). Adam Smith as critic. En C. J. Berry, M. P. Paganelli & C. Smith (Eds.), 
The Oxford handbook of Adam Smith (pp. 126-142). Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199605064.001.0001 

Del Hierro Carrillo, P. (2019). La invisible “mano invisible” de Adam Smith. Revista de 
Economía Institucional, 21(40), 143-161. https://doi.org/10.18601/01245996.
v21n40.05

García Martínez, J. (2018). Hayek: una reconstrucción de su teoría de la justicia [Trabajo 
de fin de grado, Universidad de Salamanca]. Repositorio documental Gredos 
de la Universidad de Salamanca. https://gredos.usal.es/handle/10366/139108

Gómez, M. (2011). Crítica al concepto de “orden espontáneo” de Hayek. Realidad. Revista 
de Ciencias Sociales y Humanidades, (127), 163-176. https://revistas.uca.edu.
sv/index.php/realidad/article/view/4620https://dialnet.unirioja.es/descarga/
articulo/6520945.pdf 

Fleischacker, S. (2004). On Adam Smith’s Wealth of Nations. A philosophical companion. 
Princeton University Press.

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199605064.001.0001
https://iea.org.uk/wp-content/uploads/2016/07/FPP_Fundamentos_Sociedad_Libre_0.pdf
https://iea.org.uk/wp-content/uploads/2016/07/FPP_Fundamentos_Sociedad_Libre_0.pdf
https://iea.org.uk/wp-content/uploads/2016/07/FPP_Fundamentos_Sociedad_Libre_0.pdf
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199605064.001.0001
https://doi.org/10.18601/01245996.v21n40.05
https://doi.org/10.18601/01245996.v21n40.05
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad/article/view/4620https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6520945.pdf
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad/article/view/4620https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6520945.pdf
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad/article/view/4620https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6520945.pdf


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 35

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNAdam Smith y la corrupción de los sentimientos morales

Fricke, C. (2013). Adam Smith: The sympathetic process and the origin and function 
of conscience. En C. J. Berry, M. P. Paganelli & C. Smith (Eds.), The Oxford 
handbook of Adam Smith (pp. 177-200). Oxford University Press. https://doi.
org/10.1093/oxfordhb/9780199605064.001.0001

Hayek, F. von. (2006). El espejismo de la justicia social. En Derecho, legislación y libertad 
(pp. 183-360). Unión Editorial. (Obra original publicada en 1979)

Montes, L. (2017). Adam Smith en contexto. Una revaluación crítica de algunos aspectos 
centrales de su pensamiento (S. Cifuentes Dowling, Trad.). Tecnos.

Pulcini, E. (2012). The individual without passions: Modern individualism and the loss of 
the social bond. Lexington Books.

Rodríguez, C. (2017). Otro problema de Adam Smith: el liberalismo. En J. H. Cole (Ed.), 
A companion to Adam Smith (pp. 195‑224). Universidad Francisco Marroquín.

Seoane, J. (2022). Al hilo de la idea de corrupción en Bernard Mandeville, David Hume 
y Adam Smith. En I. Wences, P. de la Nuez & J. Seoane (Coords.), La idea de 
corrupción en los siglos xviii y xix: forjas y resignificaciones (pp. 21-40). Marcial 
Pons.

Smith, A. (1996). La riqueza de las naciones (C. Rodríguez Braun, Trad.). Alianza Editorial. 
(Obra original publicada en 1776)

Smith, A. (1997). La teoría de los sentimientos morales (C. Rodríguez Braun, Trad.). 
Alianza Editorial. (Obra original publicada en 1759)

Sparling, R. A. (2018). Impartiality and the definition of corruption. Political Studies, 
66(2), 376-391. https://doi.org/10.1177/0032321717722360

Tegos, S. (2013). Adam Smith: Theorist of corruption. En C. J. Berry, M. P. Paganelli 
& C. Smith (Eds.), The Oxford handbook of Adam Smith (pp. 353-371). Oxford 
University Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199605064.001.0001

https://doi.org/10.1177/0032321717722360


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 36-52

El concepto de φθορά en la tradición griega: 
análisis filológico y filosófico

THE CONCEPT OF ΦΘΟΡÁ IN THE GREEK TRADITION: 
A PHILOLOGICAL AND PHILOSOPHICAL ANALYSIS

Mishell Trinidad Felipe
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú
mishell.trinidad@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0009-0007-4937-7473

RESUMEN

El presente artículo aborda el problema de los 
diversos sentidos de φθορά en la tradición 
griega antigua. La investigación sigue un enfoque 
filológico y filosófico que combina el análisis 
semántico con la interpretación conceptual. El 
método es analítico-argumentativo, orientado a 
reconstruir los sentidos históricos y ontológicos 
del término. Se afirma que φθορά, tradicional-
mente traducido como corrupción o degradación, 
no debe ser comprendido como una negación del 
ser (τὸ ὄν), sino como una de sus dimensiones 
constitutivas. Contra la interpretación del ser 
como algo inmutable, eterno e inmóvil, se propone 
una concepción dinámica del ser en la que φθορά 
no representa una anomalía o una mera desapari-
ción, sino una forma del devenir ontológico. Lejos 
de oponerse a la unidad del ser, la φθορά permite 
pensar esa unidad desde una lógica distinta: no 
como inmovilidad, sino como un proceso de repo-
sición en el que el ser se desoculta y reconstituye 
en su propio devenir. La φθορά, por tanto, no 
anula el ser: lo revela en su movilidad esencial.

PALABRAS CLAVE: φθορά / corrupción y 
degradación / τὸ ὄν / el ser / dinamismo y 
reposición

ABSTRACT

This article addresses the problem of the various 
meanings of φθορά in ancient Greek tradition. 
The research is developed from a philological 
and philosophical approach, combining semantic 
analysis and conceptual interpretation. The 
method is analytical and argumentative, aimed 
at reconstructing the historical and ontological 
senses of the term. It is argued that φθορά, 
traditionally translated as corruption or decay, 
should not be understood as a negation of being 
(τὸ ὄν), but rather as one of its constitutive 
dimensions. Against the interpretation of 
being as something immutable, eternal, and 
unmoving, a dynamic conception is proposed in 
which φθορά does not represent an anomaly or 
mere disappearance, but a mode of ontological 
becoming. Far from opposing the unity of being, 
φθορά makes it possible to think that unity 
through a different logic: not as immobility, but 
as a process of reinstatement in which being 
becomes unconcealed and reconstitutes itself in 
its own becoming. φθορά does not annul being 
—it reveals it in its essential mobility.

KEYWORDS: φθορά / corruption and 
degradation / τὸ ὄν / being / dynamism and 
replenishment

https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8163 Recibido: 18.08.25 / Aprobado: 15.09.25

mailto:mishell.trinidad@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0009-0007-4937-7473
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 37

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

INTRODUCCIÓN

La tradición griega suele interpretar el término φθορά desde una perspectiva óntica; 
es decir, como un modo de aparición o manifestación que se da a través de un ente. 
Esa lectura no es incorrecta, pero es insuficiente para comprender la totalidad del 
sentido del término. Por ello, el objetivo de esta investigación es esclarecer el sentido 
ontológico de φθορά, con el fin de determinar, a partir de él, las posibilidades de 
traducción más adecuadas según para cada contexto.

Si bien las traducciones corrientes remiten a un plano óntico —corrupción, 
desgaste, degradación— la interrogación más profunda debe plantearse acerca de 
las condiciones de posibilidad del fenómeno. Solo así podremos entender φθορά no 
únicamente como una realidad que afecta a las cosas, sino también como algo que 
incide en nuestro modo de existir: la corrupción es una condición inherente a todo 
ente, y el ser humano no es la excepción a esta regla.

Algo similar ocurre con τὸ ὄν: las traducciones habituales —‘el ente’, ‘el ser’ o 
‘lo que es’— suelen no considerar la diferencia ontológica. Por ello, la elección de la 
traducción puede distorsionar el alcance conceptual del término si no se parte de la 
pregunta por el ser. En ese sentido, el presente estudio propone una reinterpretación 
del término, que consiste en asumir provisionalmente φθορά como ‘degradación, 
desgaste’, y τὸ ὄν como ‘lo-que-es’ o ‘lo-que-está-siendo’, con el propósito de resaltar 
la dimensión temporal y dinámica del ser.

La justificación de esta investigación es que una reinterpretación filológica y 
filosófica de φθορά y τὸ ὄν hace posible una comprensión más precisa del problema 
clásico de la filosofía antigua: la relación entre ser y no-ser. El propósito es reconstruir 
los sentidos originarios de ambos términos y mostrar cómo esta nueva lectura 
permite replantear la ontología griega desde la fenomenología.

Esta investigación combina dos estrategias complementarias: 

1)	 Análisis filológico y argumentativo. Se parte de un análisis de los términos 
φθορά y τὸ ὄν en los textos griegos más relevantes, seguido de una reinter-
pretación crítica que confronta las lecturas tradicionales con las exigencias 
conceptuales propias de la pregunta ontológica.

2)	 Hermenéutica diacrónica. Consiste en una reconstrucción histórica de la evolu-
ción semántica de ambos términos a lo largo de la tradición filosófica, con el fin 
de identificar los desplazamientos conceptuales y las tensiones internas que 
han dado origen a las distintas variantes interpretativas.

A partir de ello, se espera ofrecer una lectura que posibilite: (a) establecer 
traducciones más acordes con el sentido ontológico de los términos, (b) vincular 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202538

M. Trinidad

la φθορά con la temporalidad constitutiva del ser, y (c) reformular la relación entre 
ontología y descripción óntica en el marco de la filosofía antigua.

ANÁLISIS FILOLÓGICO Y FILOSÓFICO DE ΦΘΟΡÁ EN LA TRADICIÓN 
GRIEGA ANTIGUA

El término φθορά es un sustantivo abstracto; deriva del verbo φθείρω, cuyo signi-
ficado puede traducirse como ‘destruir, corromper, echar a perder’. Sin embargo, el 
sentido de φθορά no se limita a una acción puntual, sino que remite a un proceso 
complejo que implica degradación, pérdida o transformación de una determinada 
condición. En este contexto, φθορά no designa entidades concretas, sino procesos 
de alteración que afectan negativamente la integridad de algo, ya sea en el ámbito 
físico, moral o estructural. De este modo, puede emplearse para aludir al desgaste del 
cuerpo, a la descomposición de la materia, a la corrupción del carácter o a la ruina de 
una forma.

El campo semántico de φθορά comprende términos como decadencia, deterioro, 
colapso o desintegración. Más que una destrucción inmediata, el sentido de φθορά 
alude a un desgaste interno y progresivo que, sin manifestarse de manera abrupta, 
degrada lentamente todo aquello que alguna vez fue pleno. Tal como señala Sánchez 
(2009), se trata de un “un flujo universal, que se traduce en que todas las cosas 
del mundo nacen, se desarrollan y perecen, de modo que el mundo se encuentra 
en constante regeneración” (p. 19). Así, φθορά no es un final abrupto —como si 
φθορά fuese una destrucción o aniquilación del ente—, sino una transformación que 
lentamente va deshaciendo lo que alguna vez estuvo completo. En otras palabras, 
expresa el tránsito silencioso de la integridad hacia la pérdida, de la forma hacia su 
descomposición y del ser hacia su desvanecimiento.

En la tradición antigua, el término φθορά —y palabras semejantes— suele 
traducirse como ‘destrucción, corrupción, ruina’, pero el sentido al que remite cada 
término es complejo y requiere explicación. Por ejemplo, en Antígona de Sófocles:

Τάδ̓  ἐξ ἀθύμου δεσπότου κελευσμάτων ἠθροῦμεν·ἐν δὲ λοισθίῳ 
τυμβεύματι τὴν μὲν κρεμαστὴν αὐχένος κατείδομεν βρόχῳ μιτώδει 
σινδόνος καθημμένην τὸν δ̓  ἀμφὶ μέσσῃ περιπετῆ προσκείμενον  εὐνῆς 
ἀποιμώζοντα τῆς κάτω φθορὰν καὶ πατρὸς ἔργα καὶ τὸ δύστηνον 
λέχος. (1219-1225)

[y en el extremo de la tumba a la una contemplamos colgada del cuello, suspen-
dida por lazo corredizo de lino hecho de su velo …, al tiempo que deploraba la 
pérdida de una esposa ya en los infiernos y el comportamiento de su padre y su 
infortunada boda]. (Sófocles, ca. 440 a. C./2011, p. 224) 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 39

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

En Antígona, φθορὰν adquiere un sentido ónticamente trágico, pues designa la 
descomposición del cuerpo o la ruina material. Al aparecer junto a τῆς κάτω (‘lo de 
abajo, el inframundo’) y vincularse con el verbo ἀποιμώζοντα (‘lamentar’), remite a 
la putrefacción propia de lo sepultado. En ese contexto, resulta más adecuado, tanto 
en la traducción como en el comentario, emplear términos como descomposición o 
putrefacción, o incluso, en un registro más claro, muerte o pérdida. Conviene evitar, 
entonces, el uso del concepto corrupción, ya que puede introducir connotaciones 
ético-políticas ajenas al sentido funerario al que remite el pasaje.

Sin embargo, en el caso de La república Platón, φθορᾶς tiene un sentido 
ontológico: “Tοῦτο μὲν δὴ τῶν φιλοσόφων φύσεων πέρι ὡμολογήσθω ἡμῖν ὅτι 
μαθήματός γε ἀεὶ ἐρῶσιν ὃ ἂν αὐτοῖς δηλοῖ ἐκείνης τῆς οὐσίας τῆς ἀεὶ οὔσης καὶ μὴ 
πλανωμένης ὑπὸ γενέσεως καὶ φθορᾶς” (485b). “[Convengamos con respecto a las 
naturalezas filosóficas, en que estas se apasionan siempre por aprender aquello que 
puede mostrarles algo de la esencia siempre existente y no sometida a los extravíos 
de generación y corrupción]” (Platón, ca. 380 a. C./2006, p. 203).

En otras secciones de La república, el término φθορά adquiere la connotación 
de desgaste, lo cual no contradice su dimensión óntica, sino que más bien la 
complementa. Si se consideran términos afines como λυθήσεται y Λύσις, se evidencia 
que la degradación es una condición inherente a todo ente, ya sea concreto, social o 
político. Sin embargo, esta degradación no representa un absoluto eterno, sino un 
proceso finito, destinado en algún momento a concluir:

Χαλεπὸν μὲν κινηθῆναι πόλιν οὕτω ξυστᾶσαν·ἀλλ̓  ἐπεὶ γενομένῳ 
παντὶ φθορά ἐστιν, οὐδ̓  ἡ τοιαύτη ξύστασις τὸν ἅπαντα μενεῖ χρόνον, 
ἀλλὰ λυθήσεται. Λύσις δὲ ἥδε· οὐ μόνον φυτοῖς ἐγγείοις, ἀλλὰ καὶ ἐν 
ἐπιγείοις ζῴοις φορὰ καὶ ἀφορία ψυχῆς τε καὶ σωμάτων γίγνονται, 
ὅταν περιτροπαὶ ἑκάστοις κύκλων περιφοράς ξυνάπτωσι, βραχυδίοις 
μὲν βραχυπόρους, ἐναντίοις δὲ ἐναντίας. (546a)

[Es difícil que haya movimientos en una ciudad así constituida; pero 
como todo lo que nace está sujeto a corrupción, tampoco ese sistema 
perdurará eternamente, sino que se destruirá. Y se destruirá de esta 
manera: no solo a las plantas que crecen en la tierra, sino también a 
todos los seres vivos que se mueven sobre ella, les sobreviene la ferti-
lidad o esterilidad de almas y cuerpos cada vez que las revoluciones 
periódicas cierran las circunferencias de los ciclos de cada especie, 
circunferencias que son cortas para los seres de vida breve, y al contrario 
para sus contrarios]. (Platón, ca. 380 a. C./2006, p. 282)

En ambos pasajes de La república, las formas φθορᾶς y φθορά suelen traducirse 
como corrupción, aunque no tienen la misma función semántica. El sentido de 
cada término varía según el contexto: en ciertos pasajes, remiten a una pérdida de 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202540

M. Trinidad

carácter óntico —como el deterioro o el desgaste—, mientras que en otros adquieren 
connotaciones ético-políticas, relacionadas con la decadencia moral o institucional.

Para Heidegger, el primer pensador, el inicial, es Anaximandro. “Los otros dos 
pensadores —los únicos, además de Anaximandro— son Parménides y Heráclito” 
(1943/2005, p. 6). Aunque comúnmente se considera a Tales de Mileto como el 
primer filósofo, ya que parece ser el primero en distanciarse, aunque no por completo, 
de la épica griega clásica, no tenemos absolutamente nada escrito por él, ni siquiera 
testimonios directos sobre su persona. Por ello, es comprensible que Heidegger 
afirme que “no … todo pensador del comienzo del pensar occidental es un pensador 
inicial” (p. 6).

En la sentencia de Anaximandro aparecen los términos γένεσις (‘principio, 
generación’) y φθορὰ (‘destrucción’), junto con otras expresiones que remiten a 
la existencia de los seres (ἐστὶ τοῖς οὖσι): “Ἐξ ὧν δὲ ἡ γένεσις ἐστὶ τοῖς οὖσι, καὶ 
τὴν φθορὰν εἰς ταῦτα γίνεσθαι κατὰ τὸ χρεών· διδόναι γὰρ αὐτὰ δίκην καὶ τίσιν 
ἀλλήλοις τῆς ἀδικίας κατὰ τὴν τοῦ χρόνου τάξιν” (DK 12 B1). “[El principio de los 
seres es indefinido … y las cosas perecen en lo mismo que les dio el ser, según la 
necesidad. Y es que se dan mutuamente justa retribución por su justicia, según la 
disposición del tiempo]” (Fragmentos presocráticos, siglo vi a. C./2022, p. 86).

Según el fragmento, las cosas perecen en el mismo principio (ἄπειρον) del que 
surgieron. Esto establece, de alguna forma, un ciclo cerrado en el que el retorno al 
origen se presenta como el castigo impuesto por el orden del tiempo. La expresión 
κατὰ τὸ χρεών (‘según la necesidad’) no es un destino inevitable, sino la ley de 
compensación que preserva el equilibrio del cosmos. En ese contexto, todos los 
seres proceden del principio originario y, al apartarse del orden y la armonía que lo 
constituyen, contraen una especie de deuda que se satisface mediante su disolución 
final (φθορὰ).

Como se ha señalado, las diversas traducciones de φθορὰ —destrucción, 
degradación, desgaste, corrupción, ruina— no son simples variantes léxicas, sino 
denominaciones complementarias que, en conjunto, permiten aproximarse al 
sentido originario de un mismo fenómeno. Si analizamos cada término de manera 
aislada, resultará complejo alcanzar una comprensión integral del concepto y, en 
consecuencia, no será posible determinar con precisión la traducción más adecuada. 
Por ello, es necesario entender estas acepciones como manifestaciones ónticas, 
porque todas remiten a un proceso de alteración que incide en lo existente, ya sea bajo 
la forma de pérdida de integridad material, descomposición corporal, aniquilación 
vital o decadencia ético-política. Tal proceso se predica siempre de entes concretos 
—cuerpos, almas, instituciones o formas—. En consecuencia, no es pertinente oponer 
estas acepciones, sino más bien reconocerlas como dimensiones interrelacionadas 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 41

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

dentro de un mismo horizonte de sentido, en el cual la fragilidad y la finitud se 
manifiestan como atributos constitutivos de todo lo que es.

No obstante, aunque la síntesis de las distintas formas de comprender un mismo 
fenómeno pueda reducirse al plano óntico, ello plantea una dificultad fundamental: la 
investigación filosófica no se limita a las apariencias ni a los modos de manifestación, 
sino que aspira a desocultar la verdad del fenómeno. Como señala Heidegger, “pensar 
lo verdadero significa: experimentar lo verdadero en su esencia y saber la verdad de 
lo verdadero en dicha experiencia esencial” (1943/2005, p. 5). Para alcanzar dicha 
comprensión, es necesario un hilo conductor que explique por qué un mismo fenómeno 
adopta diversas formas de aparición en el ámbito óntico. Este hilo debe ser de carácter 
ontológico, pues su tarea consiste en indagar en la doctrina del ser, y no únicamente en la 
del ente. Solo a partir de esta lectura ontológica inicial será posible determinar si φθορὰ 
debe traducirse como ‘descomposición, deterioro, destrucción, desgaste’, o, en ciertos 
contextos, como ‘corrupción’ en sentido moral. Solo siguiendo este hilo conductor 
podrá esclarecerse el sentido del ser que subyace al fenómeno en su totalidad.

RECONSTRUCCIÓN DEL SENTIDO DE ΦΘΟΡÁ

Etimológicamente, el término φθορὰ deriva del verbo griego φθείρω, cuyo núcleo 
semántico alude a la acción de ‘destruir, arruinar o corromper’, y en la tradición griega 
se utiliza para designar procesos de decadencia, pérdida o perecimiento. Dentro de 
esta misma familia léxica se encuentra φθίνω, término que significa marchitarse o 
decaer, y que conserva la idea de un consumo paulatino y un desgaste progresivo. El 
sentido de φθίνω no se restringe a la mera noción de desgaste, sino que amplía su 
campo semántico al incluir el declive orgánico y la erosión, entendidos como procesos 
graduales y observables de deterioro, en los cuales el paso del tiempo actúa como 
factor determinante. En este marco, φθορὰ puede interpretarse como un entramado 
semántico complejo, que integra tanto la acción enérgica y destructiva de deshacer 
como la modalidad lenta y continua del desgaste; por consiguiente, debe entenderse 
como la confluencia entre destrucción activa y deterioro gradual.

La primacía ontológica de la pregunta

Como se señaló anteriormente, φθορὰ admite diversas acepciones, y muchas de sus 
traducciones se orientan hacia un sentido óntico del término, esto es, hacia descrip-
ciones referidas al ente y a sus estados particulares. Sin embargo, limitar el análisis 
a ese plano resulta insuficiente: reducir la investigación al ámbito del ente implicaría 
restringirla a lo meramente contingente o probable, y, en consecuencia, desatender las 
dimensiones más fundamentales del fenómeno que se busca comprender.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202542

M. Trinidad

Heidegger (1927/1997) afirma que “todo preguntar es una búsqueda. Todo buscar 
está guiado previamente por aquello que se busca. Preguntar es buscar, conocer el ente 
en lo que respecta al hecho de que es y a su ser-así” (p. 28). En esta línea, la pregunta 
por el sentido de φθορὰ requiere indagar no solo en su manifestación empírica, sino 
en su condición de posibilidad; es decir, en aquello que hace posible la degradación 
o el desgaste como fenómeno. Esto implica examinar las estructuras temporales, 
ontológicas y conceptuales que permiten que “lo que se corrompe” aparezca y pueda 
ser pensado como tal. En última instancia, la cuestión se dirige a esclarecer si se trata 
de un proceso temporal o de un estado inherente atribuible al ente.

En lugar de adoptar un enfoque exclusivamente óntico, proponemos una lectura 
que eleve la indagación al nivel ontológico. Esto implica examinar no solo cómo 
se manifiesta la φθορὰ en los distintos fenómenos, sino también cuáles son las 
condiciones de posibilidad de dicha aparición o degradación: su estatuto temporal, 
su vinculación con la finitud y las estructuras conceptuales que hacen posible pensar 
la corrupción como un acontecimiento y no solo como una propiedad atribuible a los 
objetos.

La primacía de la pregunta ontológica por el ser permite trasladar la interrogación al 
ámbito del lenguaje. En efecto, al analizar cómo el habla y los sentidos léxicos condicionan 
nuestro acceso a lo que es, se vuelve posible reconstruir el sentido originario de φθορὰ. 
Al respecto, Heidegger nos dice que “el preguntar ontológico es ciertamente más 
originario que el preguntar óntico de las ciencias positivas. Pero él mismo sería ingenuo 
y opaco si sus investigaciones del ser del ente dejaran sin examinar el sentido del ser 
en general” (1927/1997, p. 34). Así, la pregunta por el sentido de la φθορὰ no puede 
limitarse a un mero análisis etimológico, sino que requiere una lectura hermenéutica en 
la que el discurso se entienda como el lugar de aparición del fenómeno.

La investigación exige articular la crítica filológica con la reflexión ontológica, a 
fin de mostrar cómo las formas lingüísticas revelan —o encubren— las condiciones 
que hacen inteligibles la corrupción, el deterioro y la finitud. Como señala Heidegger, 
“estamos ligados a la lengua de la sentencia, estamos ligados a nuestra lengua 
materna, estamos, en ambos casos, ligados esencialmente a la lengua y a la 
experiencia de su esencia” (1950/2010, p. 244). Por ello, indagar la φθορὰ desde el 
lenguaje implica examinar las estructuras conceptuales y temporales que posibilitan 
su atribución a los entes, así como los modos de presencia que este término confiere 
al fenómeno dentro de la tradición filosófica griega.

La manifestación de φθορά en el φαινόμενον

Toda aparición fenoménica constituye solo un despliegue parcial del ente: aquello que 
se muestra en cada fenómeno revela aspectos reales, pero nunca agota la totalidad 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 43

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

del sentido del objeto. Este límite epistemológico se debe a que las formas de dación 
—los modos en que algo se presenta— son múltiples y están estructuradas por condi-
ciones que determinan qué aspecto del ente se vuelve accesible en un momento dado. 
Dichas condiciones pueden ser intrínsecas (las propiedades del ente, su historia y su 
modo de existencia) o extrínsecas (el contexto situacional, el lenguaje y los conceptos 
disponibles, las prácticas cognitivas o los intereses del intérprete). En consecuencia, 
una misma aparición puede recibir interpretaciones divergentes según las circuns-
tancias de su manifestación o de acuerdo al horizonte hermenéutico del observador. 
Esta complejidad no conduce a un relativismo, sino que exige asumir una doble vía 
de investigación —hermenéutica y fenomenológica— que permita reconocer cómo el 
sentido depende del contexto en el que se manifiesta. Solo a través de una atención 
crítica y de un diálogo abierto entre distintas disciplinas es posible acercarse a una 
mejor comprensión del fenómeno.

El término φαινόμενον suele traducirse como ‘lo que aparece’ o ‘lo que se 
manifiesta’. Etimológicamente deriva del verbo φαίνω, que significa aparecer, mostrar 
o hacer visible, y está vinculado a la raíz φαίν-, asociada a la idea de brillo o resplandor. 
Esta relación con la luz no tiene un sentido estrictamente metafórico: en la tradición 
griega, la luminosidad simbolizaba la revelación y la claridad del conocimiento. En ese 
sentido, hablar de aparición implica que algo adquiere inteligibilidad en la medida en 
que se hace visible; es decir, cuando se ilumina y se deja reconocer en su manifestación.

Sin embargo, como ya dijimos anteriormente, la aparición no agota la totalidad del 
ente. Cada modo de manifestación es necesariamente parcial, pues el φαινόμενον 
nos brinda un acceso limitado de lo que se muestra, sin que ello suponga una 
representación exhaustiva del ente. Además, la visibilidad del fenómeno no se reduce 
a lo sensible, pues lo que aparece puede hacerlo mediante formas no perceptivas —
conceptos o sensaciones—, de manera que la manifestación abarca tanto la dimensión 
empírica como las estructuras de la conciencia y del discurso que configuran lo 
dado. Por ello, comprender el φαινόμενον requiere no solo un análisis filológico y 
lingüístico, sino también atender a sus dimensiones ontológica y hermenéutica, las 
cuales se articulan en dos sentidos complementarios: (1) como aquello que aparece 
o se deja ver (sentido pasivo), y (2) como aquello que, al mostrarse, revela algo de su 
propia esencia (sentido activo).

ANÁLISIS FILOLÓGICO Y FILOSÓFICO DE Τὸ ὄΝ

El artículo neutro τὸ cumple una función sintáctica y conceptualmente clara: delimita, 
señala y convierte lo indeterminado en algo susceptible de ser pensado. Al anteponer 
τὸ a participios o adjetivos se produce una operación de nominalización que va más 
allá de un mero procedimiento gramatical: transforma lo verbal o cualitativo —un 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202544

M. Trinidad

proceso, una disposición, una posibilidad— en un sustantivo; es decir, en una entidad 
pensable dentro del discurso. Por su parte, el término ὄν, participio presente activo de 
εἰμί, encierra en su forma una tensión entre acción y predicación. En ὄν coexisten lo 
dinámico y lo estable: designa aquello que acontece, sin dejar de permitir su compren-
sión como algo ya constituido o presente.

Cuando el participio se une al artículo —τὸ ὄν— se produce una síntesis 
conceptual: la indeterminación del devenir queda recogida en una forma delimitada 
del pensamiento. El artículo introduce fijación y objeto; el participio aporta movimiento 
y posibilidad. Como señala Sánchez (2009), “Heráclito intentó ilustrar la coincidencia 
entre la estabilidad y el cambio con la doctrina del flujo perpetuo” (p. 17). La 
expresión no constituye una simple combinación gramatical, sino un descubrimiento 
ontológico: el ente entendido como aquello que se encuentra en acto de ser y que, 
simultáneamente, puede ser pensado y enunciado. En esa expresión se condensa la 
tensión fundamental del pensamiento griego entre flujo y permanencia, y se abre la 
pregunta por las condiciones que hacen posible que lo que acontece sea objeto del 
logos.

Entonces, la expresión τὸ ὄν no es neutral, pues condensa dos ejes fundamentales 
del pensamiento griego. Por un lado, reúne la tensión entre lo particular y lo universal: 
el artículo τὸ remite a lo singular —“esto que es”—, mientras que el participio ὄν 
conserva una apertura hacia lo general —“lo que es” en tanto condición de ser—. Por 
otro lado, sintetiza la tensión entre el ser como permanencia y el ser como devenir.

El aspecto imperfectivo del participio sugiere un proceso inacabado, un devenir 
constante que entra en conflicto con la tesis de la inmutabilidad del ser formulada por 
Parménides, quien se refiere a τὸ ἐόν como aquello que es en sentido absoluto, sin 
generación ni corrupción.

El “es” de Parménides sería, por consiguiente, el contenido lingüístico que 
expresa la propia unidad que trasciende las oposiciones y que, por su propio 
estatuto unitario y absoluto, no puede tener él mismo su contrario (el “no es” 
o el “no ser”), ya que ello supondría la ruptura de su propia unidad intrínseca. 
(Berruecos, 2015, p. 78)

En cambio, esta investigación se aproxima a propuestas de carácter dinámico, 
pues “la realidad está constituida por los opuestos y su lucha no es sino su devenir, 
su movimiento y su avance histórico” (Aguilera, 2014, p. 18). Por tanto, la expresión τὸ 
ὄν trasciende su mera función gramatical y se convierte en un signo del modo en que 
los griegos pensaron la realidad. No es una simple construcción lingüística, sino una 
forma en la que el lenguaje se vuelve pensamiento: en ella se expresa el intento por 
captar lo real mediante el logos, es decir, por hacer del ser algo que pueda ser dicho, 
comprendido y pensado.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 45

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

Al sustantivar el participio del verbo ser, los griegos no solo sentaron las bases de 
lo que más tarde se llamaría ontología, sino que inauguraron un modo de pensamiento 
en el que el lenguaje participa activamente en la constitución del sentido. Por ello, 
las estructuras léxicas y sintácticas no se limitan a reflejar un mundo dado, sino 
que delimitan campos de inteligibilidad, introducen distinciones conceptuales y 
posibilitan modos particulares de presencia. Dicho con mayor precisión: la palabra no 
es un espejo pasivo de la realidad, sino un instrumento que configura las condiciones 
bajo las cuales lo real puede aparecer y ser pensado.

RECONSTRUYENDO EL SENTIDO DE Τὸ ὄΝ

El inicio del pensar filosófico, según Heidegger, se da con la pregunta por el ser. 
Esta pregunta, que inaugura toda posibilidad de filosofía, enfrenta un problema 
fundamental: con frecuencia confundimos el ser con el ente; es decir, reducimos la 
cuestión ontológica —que indaga por las condiciones de posibilidad del mismo ente— 
a afirmaciones ónticas, que se centran en las propiedades o características de un 
ente particular. Aristóteles ejemplifica esta idea cuando afirma que el ser se dice de 
muchas maneras, pero identifica a la sustancia (οὐσία) como el sentido primario del 
ser, que le otorga primacía y características propias. Bajo este enfoque, la reflexión 
sobre el ser corre el riesgo de convertirse en una clasificación de modos del ente; es 
decir, en una investigación de carácter estrictamente óntico.

Sin embargo, la indagación por el ser no comienza con Aristóteles, pues su raíz se 
encuentra en los primeros pensadores griegos, entre los cuales Parménides ocupa un 
lugar fundamental. Es precisamente la radicalidad de su pensamiento —la afirmación 
de que “lo que es, es” y la crítica de la pluralidad aparente del devenir— lo que obliga 
distinguir la cuestión ontológica de las simples preocupaciones ónticas. Heidegger 
retoma esta tensión originaria y sostiene que la historia de la metafísica occidental, 
al privilegiar diversas formas de comprensión del ente, ha terminado por olvidar la 
pregunta más originaria y esencial: ¿qué significa que algo sea?

Heidegger … insistirá en ver en Parménides el comienzo histórico de la meta-
física occidental, puesto que su doctrina determina la dirección de todo el 
pensamiento posterior, en el sentido negativo de una atención que perma-
nece volcada desde entonces, de manera unilateral, hacia “el ser del ente”, en 
desmedro del ser sin más. (Zubiria & Moral, 2016, p. 3)

La filosofía aristotélica, desarrollada y sistematizada por la escolástica tomista, 
sostiene que el punto de partida del conocimiento humano se encuentra en lo 
inmediatamente accesible; es decir, en τὸ ὄν. Esta tesis se sustenta en dos ideas 
importantes: por un lado, la inclinación natural del ser humano hacia el conocimiento; 
por otro, la primacía de lo sensible como vía privilegiada de acceso a la realidad.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202546

M. Trinidad

Lo anterior puede inferirse a partir de lo afirmado por el estagirita en la Metafísica: 
“Πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι ὀρέγονται φύσει” (980, a1). “[Omnes homines natura 
scire desiderant | Todos los hombres desean por naturaleza saber]” (Aristóteles, ca. 
350 a. C./1994, p. 2). O cuando dice: “Signum autem est sensuum dilectio. Praeter 
enim utilitatem, propter seipsos diliguntur, et maxime aliorum, qui est per oculos” 
(980, a3-5). “[En efecto, no solo para obrar, sino también cuando no pensamos hacer 
nada, preferimos la vista, por decirlo así, a todos los otros]” (p. 2).

Y en los Analíticos segundos, parte de sus Tratados de lógica, declara lo siguiente: 
“Λέγω δὲ πρὸς ἡμᾶς μὲν πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ ἐγγύτερον τῆς αἰσθήσεως, 
ἁπλῶς δὲ πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ πορρώτερον. Ἔστι δὲ πορρωτάτω μὲν τὰ 
καθόλου μάλιστα, ἐγγυτάτω δὲ τὰ καθ´ ἕκαστα καὶ ἀντίκειται ταῦτ´ ἀλλήλοις” (72a, 
1-6). “[Llamo anteriores y más conocidas para nosotros a las cosas más cercanas a la 
sensación, y anteriores y más conocidas sin más a las más lejanas. Las más lejanas 
son las más universales, y las más cercanas son las singulares, y estas se oponen 
entre sí]” (Aristóteles, ca. 350 a. C./1995, p. 317).

A partir de lo anterior, se desprende la siguiente conclusión: la percepción del ente 
—ya sea a través de la vista, el tacto u otro sentido— no es meramente un instrumento 
para fines prácticos, sino que posee un valor intrínseco como acto cognoscitivo. 
Aristóteles enfatiza este punto al afirmar que lo primero que se nos revela son “las 
cosas más cercanas a la sensación”; es decir, los entes concretos que habitan nuestro 
mundo cotidiano.

Según Carrasco (2018):

Parménides y Meliso deben haber entendido el ὄν como substancia/entidad, 
cantidad o cualidad. En cualquiera de estos casos, la unidad del ὄν es enten-
dida como unidad genérica, resultante de concebir que todo lo ente es uno por 
ser únicamente sustancial, únicamente cuantitativo o únicamente cualitativo 
respectivamente. (p. 403)

Este dato cognoscitivo nos indica que el acceso a la realidad comienza con lo 
inmediato, con aquello que se presenta aquí y ahora ante nosotros (el ente), antes de 
toda abstracción. Por ello, la filosofía —en su búsqueda de principios universales— 
no puede prescindir de lo concreto; su tarea inicial no es especular sobre esencias 
separadas o conceptos puros, sino partir de τὸ ὄν, el ente en su presencia sensible.

Sin embargo, la noción de τὸ ὄν encierra una ambigüedad semántica que requiere 
clarificación, ya que el término griego admite tres acepciones interrelacionadas: 
primero, el ente (ens), entendido como sustancia individual y concreta; segundo, el ser 
(esse) en sentido ontológico, como el acto de existir que actualiza la esencia; y tercero, 
lo que es (quod est), la síntesis de esencia y existencia en tanto realidad determinada 
que está siendo. Esta polisemia no es un defecto del lenguaje, sino que refleja la 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 47

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

complejidad ontológica del concepto: el ente no es solo “lo que existe”, sino también 
“aquello en virtud de lo cual algo existe”. La cuestión central, entonces, es la siguiente: 
¿en cuál de estos sentidos debe entenderse τὸ ὄν?

La respuesta consiste en distinguir entre el orden óntico y el ontológico. Para 
Aristóteles y Tomás de Aquino, τὸ ὄν en su primera acepción es lo primero en el 
camino del conocimiento (quoad nos), pues es el único accesible directamente 
mediante la experiencia. Un niño, por ejemplo, reconoce un perro antes de comprender 
la “cantidad” como esencia, y un filósofo analiza las propiedades de un ente antes de 
teorizar sobre el ser en abstracto. En cambio, τὸ ὄν en su segunda acepción pertenece 
al orden ontológico (quoad se), como principio que solo se devela mediante el acto de 
abstracción. La paradoja es que, aunque el esse es ontológicamente anterior, nuestro 
intelecto lo descubre únicamente a través del ens.

De este modo, la primacía de τὸ ὄν como punto de partida no niega sus demás 
acepciones, sino que mediante el análisis del término es posible comprender la 
complejidad de la expresión: partir de lo compuesto (el ente) para ascender a lo 
simple (el ser), de lo posterior en nuestro conocimiento (lo sensible) a lo anterior en 
sí mismo (lo universal). Por ello, es imprescindible desarrollar una analítica de τὸ ὄν 
como término ontológico.

El problema del sentido ontológico de τὸ ὄν

La expresión τὸ ὄν no es unívoca, pues su campo semántico oscila entre el ente, el 
ser y lo-que-es. Para los fines de esta investigación, proponemos, con una precisión 
decisiva, la siguiente traducción e interpretación: lo-que-está-siendo. Esta elección 
no responde a una preferencia filológica, sino a una decisión hermenéutica que, 
como hemos argumentado, se encuentra plenamente justificada y permite enfatizar 
en la dimensión ontológica del término. Entendido así, el ente deja de aparecer como 
una sustancia cerrada o un objeto inmóvil y pasa a concebirse como una forma de 
permanecer en el ser —una inscripción continua en el flujo temporal— donde ser y mani-
festarse permanecen unidos. Separar ambas facetas sería empobrecer la pregunta 
ontológica y convertir la experiencia del ser en una categoría estática; por ello, optar 
por lo-que-está-siendo abre la vía a una ontología que considera simultáneamente la 
presencia y el proceso, lo que exige otra forma de comprender la persistencia del ser.

Reducir el ser a una esencia fija no solo oculta la diferencia ontológica, sino que 
también encierra la cuestión del ser dentro de los marcos de la metafísica tradicional. 
La tarea no consiste en descubrir una estructura inmutable subyacente a los entes, 
sino en comprender el modo mismo de su manifestación: el ser se muestra como 
apertura, como un horizonte que hace posible que los entes sean revelados, y no 
como una sustancia o una propiedad más. Por ello, interrogar el ser implica desplazar 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202548

M. Trinidad

la atención de las esencias hacia el análisis de las condiciones que hacen posible la 
aparición de algo: cómo se entrelazan permanencia y cambio en la manifestación del 
ente, qué temporalidades lo sustentan y qué conceptos permiten que sea reconocido.

Este replanteamiento no invalida la metafísica, sino que la reinscribe en un plano 
más originario: en lugar de imponer categorías eternas, la indagación ontológica 
se ocupa de explorar los pliegues mediante los cuales lo-que-está-siendo se 
hace accesible. La tarea del pensamiento es, por tanto, desocultar y restituir los 
condicionamientos y modos de aparición, para permitir que el ser se manifieste en su 
verdad más primordial, no como un objeto estático, sino como acontecimiento de su 
propia manifestación.

ΦΘΟΡÁ COMO DEGRADACIÓN Y Τὸ ὄΝ COMO REPOSICIÓN DINÁMICA 
DEL SER

Si la metafísica tradicional construyó su discurso sobre la presuposición de esen-
cias unívocas, la pregunta por el ser cuestiona esa hipótesis al mostrar que lo real 
no se agota en una estructura fija, sino que se despliega como apertura: un horizonte 
desde el cual lo existente puede hacerse visible y significativo. Dentro de esa apertura 
emerge un ente singular cuya condición no puede reducirse a una mera presencia 
estática: nosotros. Nuestra existencia no consiste en ser un objeto ahí, sino en ser un 
ser que se comprende en su propio ser, que se proyecta hacia posibilidades, interpreta 
su situación y, precisamente en ese movimiento interpretativo, redefine el sentido de 
su estar-en-el-mundo. Esta reflexividad constitutiva convierte a la existencia humana 
en el lugar privilegiado desde el cual la cuestión ontológica adquiere relevancia: no 
solo preguntamos por los entes, sino que, al hacerlo, transformamos las condiciones 
mismas que permiten que el ser sea inteligible.

Lo que aquí se pone en cuestión no es únicamente la manifestación fenoménica ni 
la supuesta esencia de los entes, sino la constitución misma de nuestra existencia: el 
modo en que el ser se comprende, se proyecta y se hace presente en nosotros. Si el ser 
no es un ente entre otros sino la posibilidad que permite toda aparición, entonces el ser 
humano —como aquel ente que se interroga por el sentido de su propio ser— ocupa un 
lugar central en la indagación ontológica. La tarea no consiste solo en describir lo que 
aparece, sino en desentrañar el horizonte hermenéutico desde el cual algo nos es dado 
como existente: las presuposiciones, las prácticas interpretativas y las temporalidades 
que condicionan la presentación del fenómeno. Esto exige asumir nuestra facticidad: 
no estamos frente a lo real como observadores neutrales, sino que participamos en 
su manifestación; somos el lugar desde el cual el ser se despliega y, a la vez, el sitio 
en el que puede ocultarse. Por ello, la reflexión ontológica debe articular el análisis 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 49

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

descriptivo con la evaluación crítica de las condiciones que hacen posible la aparición, 
ya que solo así es posible comprender cómo lo que se muestra revela, y al mismo 
tiempo oculta, su sentido pleno.

Comprender el ser desde nuestra propia existencia no implica reducirlo a un 
objeto más dentro del conjunto de cosas que pueblan el mundo, sino reconocerlo 
como el horizonte mismo en el que todo acontecer se vuelve posible. No somos 
simples entes insertos en el mundo, sino el lugar privilegiado donde el mundo se abre 
y adquiere sentido. Nuestra estructura ontológica no es la de una entidad cerrada y 
autosuficiente, sino la de una a través de la cual el ser se manifiesta. Comprendernos 
de esta manera implica ir más allá de una ontología meramente descriptiva de lo dado 
y adentrarnos en una comprensión hermenéutica de nuestro existir: un ámbito en el 
que el ser no se posee ni se define de manera definitiva, sino que se constituye como 
una posibilidad siempre en proceso, en constante despliegue y transformación.

Desde esta perspectiva, la filosofía no puede reducirse a la tarea de ordenar la 
realidad en categorías estáticas, sino que ha de interrogar la raíz misma de nuestra 
relación con lo real. No se trata de fijar una definición sustancial de lo que somos, 
sino de pensar el cómo de nuestra existencia: la manera en que nos comprendemos, 
nos proyectamos y nos vinculamos con el ser. En este punto, la diferencia ontológica 
alcanza su máxima radicalidad, ya que no solo afecta a la estructura de lo que 
conocemos, sino que penetra nuestra propia capacidad de comprensión. Interrogar el 
ser significa, en última instancia, interrogar la apertura misma que nos constituye, ese 
horizonte desde el cual todo significado se configura y en el que nuestra existencia 
encuentra su sentido.

La respuesta a la pregunta por τὸ ὄν alcanza su pleno sentido en la vida fáctica: 
es en nuestra existencia concreta —en la actitud práctica y prerreflexiva desde 
la cual nos interrogamos— donde la pregunta por el ser se vuelve problemática y 
pertinente. No es que el ser se reduzca a un mero objeto más dentro del mundo, sino 
que el horizonte desde el cual el mundo se abre y se vuelve inteligible tiene su lugar 
privilegiado en el ser humano. Somos, por tanto, un ente peculiar: no una sustancia, 
sino un ser proyectual que comprende y cuestiona su propio ser; nuestra facticidad 
y nuestra capacidad de proyección (no una libertad absoluta, sino la posibilidad de 
orientar auténticamente nuestro existir) constituyen la singularidad por la que la 
cuestión ontológica nos concierne de modo directo.

Comprender esto permite situar correctamente la relación entre ser, ente y 
φθορά. El ser es condición de posibilidad de todo ente; la φθορά —esa degradación 
o desgaste— solo puede manifestarse en entes, y estos entes existen en el tiempo. 
La corrupción no significa necesariamente aniquilación ontológica; más bien, revela 
la historicidad y la finitud del ente, pues pone de manifiesto que la integridad de lo 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202550

M. Trinidad

que es está siempre inscrita en procesos temporales. En nuestro caso esto resulta 
especialmente relevante: a diferencia de los otros entes, nosotros no solo somos 
afectados por la temporalidad, sino que la interpretamos y la proyectamos; por eso la 
pregunta por la φθορά adquiere en nosotros un carácter reflexivo y normativo.

Por tanto, traducir τὸ ὄν como ‘lo-que-está-siendo’ no es un artificio lingüístico, 
sino una decisión hermenéutica que subraya la dimensión temporal y procesual del 
ser. El ser, entendido así, siempre es, simultáneamente, presencia y proceso —es y a la 
vez no-es—; su estructura es temporal y dinámica. A partir de ello, la ontología deja de 
ser una catalogación de entidades inmutables y se convierte en la exploración de las 
condiciones mediante las cuales lo real aparece, se mantiene, cambia y se desgasta.

CONCLUSIONES

1.	 En la tradición griega, φθορά se suele entender como corrupción, desgaste o 
ruina. Sin embargo, esa lectura es limitada si consideramos todas esas acep-
ciones en un sentido óntico. La transformación siempre ocurre en un ente y a 
través de su manifestación fenoménica, de modo que la φθορά es tanto un 
cambio observable como un fenómeno cuya inteligibilidad exige atender a sus 
condiciones de aparición (temporalidad, finitud, marco interpretativo). Por ello, 
su estudio debe combinar tanto la descripción óntica como la reflexión onto-
lógica —filología, fenomenología y hermenéutica—, con el propósito de captar 
no solo qué cambia, sino cómo y por qué ese cambio se hace visible para 
nosotros.

2.	 La pregunta por el sentido de φθορά es, entonces, ontológica, y no mera-
mente óntica. Mientras la perspectiva óntica describe instancias concretas de 
corrupción —cómo un ente se desgasta o se destruye—, la pregunta ontológica 
indaga las condiciones de posibilidad de que tal corrupción pueda desplegarse 
y ser reconocida como tal. La alteración o ruina se manifiesta siempre como 
un modo de dación: aparece bajo determinadas formas de presentación que 
son parciales y provisionales. Al captar empíricamente esa contingencia, el 
fenómeno ya está inmerso en un cambio continuo, de modo que las formas 
percibidas no agotan su sentido. En consecuencia, la φθορά presupone la exis-
tencia de un ente que pueda ser afectado y, simultáneamente, un horizonte 
ontológico —temporal, interpretativo y existencial— que permita que la trans-
formación sea perceptible e inteligible; sin ese doble requisito no es posible 
hablar ni de transformación ni de destrucción óntica.

3.	 La cuestión por la φθορά remite necesariamente a la pregunta por τὸ ὄν: toda 
degradación solo puede plantearse si existe un ente en el que dicha afección 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 51

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

se manifieste. Nuestra existencia constituye el punto de partida de esa inda-
gación, porque somos el ente capaz de problematizar su propio ser; es decir, 
no solo padecemos la degradación, sino que la interpretamos y respondemos 
a ella. En los entes no humanos, la φθορά opera como un proceso natural de 
pérdida y regeneración que tiende a mantener una apariencia de unidad; en los 
humanos, en cambio, la degradación adquiere además una dimensión reflexiva 
y normativa: podemos proyectarnos, reelaborar nuestra identidad y reorientar 
prácticas de reposición. Esta singularidad no implica arbitrariedad absoluta, 
sino una capacidad contextual de reinscripción existencial que hace de la 
φθορά un fenómeno tanto ontológico como ético-práctico.

REFERENCIAS

Aguilera, S. (2014). Dios, lógos y fuego en Heráclito. Byzantion Nea Hellás, (33), 11-27. 
https://doi.org/10.4067/S0718-84712014000100001

Aristóteles. (1994). Metafísica (T. Calvo Martínez, Trad.). Gredos. (Obra original escrita 
ca. 350 a. C.)

Aristóteles. (1995). Analíticos segundos. En Tratados de lógica (Órganon) II (M. Candel 
Sanmartín, Trad.; pp. 299-440). Gredos. (Obra original escrita ca. 350 a. C.)

Berruecos, B. (2015). Las hijas del sol en el proemio de Parménides. Diánoia, 60(75), 
55-84. https://doi.org/10.21898/dia.v60i75.57

Carrasco, C. (2018). La filosofía de Parménides según el testimonio de Aristóteles. 
Tópicos, 59, 397-426. https://doi.org/10.21555/top.v0i59.1083 

Fragmentos presocráticos. De Tales a Demócrito (A. Bernabé, Trad.). (2022). Alianza 
Editorial. (Obra original escrita en el vi a. C.)

Heidegger, M. (1997). Ser y tiempo (J. E. Rivera, Trad.). Editorial Universitaria. (Obra 
original publicada en 1927)

Heidegger, M. (2005). Parménides (C. Másmela, Trad.). Akal. (Obra original publicada 
en 1943)

Heidegger, M. (2010). Caminos del bosque (A. Leyte & H. Cortés, Trads.). Alianza 
Editorial. (Obra original publicada en 1950)

Platón. (2006). La república (J. M. Pabón & M. Fernández-Galiano, Trads.). Centro de 
Estudios Políticos y Constitucionales. (Obra original escrita ca. 380 a. C.)

Sánchez, L. (2009). La tradición interpretativa platónica sobre Heráclito: el Cratilo y 
la doctrina del flujo perpetuo [Tesis de maestría, Universidad Nacional de 
Colombia]. Repositorio institucional de la Universidad Nacional de Colombia. 

https://doi.org/10.21898/dia.v60i75.57


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202552

M. Trinidad

https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/70364/438304.2009.
pdf?sequence=1

Sófocles. (2011). Antígona. En Ayax. Las traquinias. Antígona. Edipo rey (J. M. Lucas de 
Dios, Trad.; pp. 183-244). Alianza Editorial. (Obra original escrita ca. 440 a. C.)

Zubiria, M., & Moral, J. (2016). El poema doctrinal de Parménides. Universidad de Cuyo. 
https://bdigital.uncuyo.edu.ar/7654

https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/70364/438304.2009.pdf?sequence=1
https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/70364/438304.2009.pdf?sequence=1


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 53-70

Recibido: 18.08.25 / Aprobado: 15.09.25doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8152

Naturaleza de la corrupción en la Edad Media: 
la relación entre poder y bien común

THE NATURE OF CORRUPTION IN THE MIDDLE AGES: THE 
RELATIONSHIP BETWEEN POWER AND THE COMMON GOOD

Oscar Yangali Núñez
Facultad de Teología Pontificia y Civil de Lima, Perú
oyangali@ftpcl.edu.pe 
https://orcid.org/0000-0002-0817-0165

RESUMEN

El presente artículo hace una exploración histó-
rica de los conceptos de poder y corrupción 
desde la Alta hasta la Baja Edad Media. Para 
sostener nuestra interpretación y discusión 
acerca del tema, nos servimos del desarrollo 
ontológico de las nociones más importantes 
en algunos de los representantes del periodo 
medieval. En una primera parte, analizamos el 
concepto del Dios cristiano como ideal regu-
lador en la patrística, y cómo se relacionan las 
nociones de poder y corrupción con la idea de 
lo espiritual. En una segunda parte, desarro-
llamos cómo evolucionan las nociones de poder 
y corrupción en la escolástica, y cómo ello nos 
permite comprender las bases de la filosofía polí-
tica moderna. Finalmente, se ofrecen algunas 
conclusiones de la investigación, invitando a la 
reflexión y al contraste con el tiempo presente. 

PLABRAS CLAVE: Medioevo / bien común 
/ poder / corrupción / ontología 

ABSTRACT 

This article offers a historical exploration 
of the concepts of power and corruption, in 
their development from the High to the Low 
Middle Ages. To this end, we draw on the 
ontological development of the most important 
notions in some of the representatives of the 
medieval period to support our interpretation 
and discussion of the topic. In the first part, 
we develop the concept of Christian God as 
regulating ideal in the Patristic period, and how 
the notions of power and corruption relate to 
the idea of the spiritual. In the second part, we 
explore how the notions of power and corruption 
evolved in Scholasticism, and how this allow 
us to understand the foundations of modern 
philosophy. Finally, we offer some conclusions 
from the research, inviting us to contrast and 
reflect on the present. 

KEYWORDS: medieval / common good / 
power / corruption / ontology 

https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8152
mailto:oyangali@ftpcl.edu.pe
https://orcid.org/0000-0002-0817-0165
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202554

O. Yangali

INTRODUCCIÓN

La noción de corrupción llama nuestra atención pues constituye un problema para 
lograr el desarrollo de instituciones y una buena convivencia social. Durante el 
periodo medieval, dicha noción también fue importante, al buscarse la manera de 
evitar su instauración para generar un espacio social idóneo para la cristiandad. Sin 
embargo, esta noción fue conceptualizada de distintos modos a lo largo de dicho 
periodo, no siendo un concepto carente de evolución. Así, el objetivo del presente 
trabajo es abordar el concepto de corrupción durante la Edad Media, y su relación 
con las nociones de poder y de bien común. La importancia del tema de la corrup-
ción radica en examinar las diferencias y particularidades que tuvo este concepto a 
lo largo de la Edad Media, con miras a extraer alguna semejanza con lo que general-
mente comprendemos con dicho término en nuestro mundo contemporáneo. Nos 
concentraremos sobre todo en los aportes de San Agustín, Santo Tomás de Aquino, 
Duns Escoto y Guillermo de Ockham. De esta manera, facilitaremos nuestra compren-
sión de por qué hoy en día permanecen ciertos modos de relación que denominamos 
corruptos, aunque carezcan ya del trasfondo político y teológico que los acompañó 
en el periodo medieval. Esta semejanza, como veremos, guarda relación con ciertas 
formas de favorecimientos y privilegios, pero justificados —o injustificados para noso-
tros— sobre la base de una ontología y cosmovisión propias de las limitaciones de la 
época. 

Ahora bien, ¿qué es el poder o cómo fue concebido en la Edad Media? Asimismo, 
¿qué relación guarda la noción de poder con la de bien común? Para responder a 
estas preguntas, es necesario contextualizar las condiciones generadas con el 
nacimiento del cristianismo en la Antigüedad tardía. Como sabemos, el cristianismo 
se expande en el Imperio romano y se convierte en su religión oficial en el año 380, 
bajo el emperador Teodosio. Mencionar su oficialización es importante porque, muy 
aparte del hecho de las restricciones graduales que aparecerán contra otras religiones 
consideradas paganas, indica el desarrollo cultural de Roma y de los próximos reinos 
cristianizados que adoptaron una forma cristiana de mentalidad. Esta supondrá 
ciertas creencias provenientes de la fe, así como otras provenientes de la filosofía 
griega, lo que tendrá consecuencias en las prácticas sociales y políticas del momento. 
Y es que, dado que se sobrepone la creencia en un Dios que es omnipotente y que 
busca, al mismo tiempo, comunicar su amor a la sociedad, el bien común tendrá que 
ser alcanzado por medio no solo de buenas acciones, sino con un gobierno recto que 
lo permita. Así, bajo el entramado de ambos componentes, teológico y filosófico, se 
justificarán muchas prerrogativas políticas, pues estos constituyeron el horizonte de 
toda reflexión en esta Antigüedad tardía previa a la Edad Media. La noción de poder 
será, pues, concebida también bajo esta perspectiva. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 55

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

LA ALTA EDAD MEDIA Y EL DIOS CRISTIANO COMO IDEAL REGULADOR

A partir de lo mencionado, se puede decir que cada época se mueve bajo un ideal 
regulador; el Dios cristiano es el que pervivirá a lo largo de la Edad Medis importante 
señalarlo, porque se refiere a una época que podemos calificar de teocéntrica, en 
tanto que Dios era la fuente originaria de todo tipo de conocimiento sobre cómo es 
el mundo y, por ende, de cuál sería la mejor forma de gobernarlo1. Y es que, dentro 
de esta visión de las cosas, el gobierno humano debe, en suma, imitar el gobierno de 
Dios con respecto a su creación. ¿Y cómo entender el gobierno de Dios? Hay que decir 
que Dios, el sumo bien, gobierna al mundo con su amor, dado que él mismo lo es en 
esta concepción cristians prudente recordar aquí que en el cristianismo se concibe 
a la creación como un acto libre del amor de Dios. Así, se da una sujeción de todo lo 
creado gracias a este amor que Dios transmite transversalmente a sus creaturas: 

Porque en él fueron creadas todas las cosas, en los cielos y en la tierra, las 
visibles y las invisibles, tronos, dominaciones, principados, potestades: todo fue 
creado por él y para él, él existe con anterioridad a todo, y todo tiene en él su 
consistencia. (Nueva Biblia de Jerusalén, 1999, Colosenses, 1:16-17)

De esta manera, el ideal regulador o cosmovisión que se inicia en este periodo 
de la historia contempla el amor de Dios y su poder para sujetar en armonía todo lo 
creado. 

¿Y cómo entender esto desde el punto de vista de la misma teología cristiana? 
Pues, en la medida en que el Dios cristiano es uno, transmite su unidad a cada creatura 
para ser lo que es, como causa primera. Todo lo que es, es uno para ser lo que es. 
Ahora bien, para ello, ser algo uno, no solo es necesario que Dios les confiera la vida 
a las creaturas, sino que esta vida —para mantenerse y definirse como tal— debe 
buscar permanecer en la unidad. Esta unidad, empero, debe ser entendida como algo 
que incluye la armonía, dado que las cosas se constituyen en ser una vida siempre 
que sean capaces (o no) de vivir con arreglo a lo que las unifica o las destruye. Por la 
misma razón que un cuerpo se mantiene sano en la medida en que armoniza sus partes 
con una buena alimentación, ejercicio y demás cuidados, así la vida es posible y nos 

1	 Aunque tal vez sea evidente, hay que recordar que, con la introducción del cristianismo en la Europa 
de la Antigüedad tardía como religión dominante, se gestará la idea de un Dios que ordena sus 
deberes al ser humano, y que es en la obediencia a Dios donde radica la razón de ser última de su 
cumplimiento. Como indican Reale y Antiseri, la noción de un Dios que prescribe leyes morales, la 
de un Dios legislador, es algo ajeno a los filósofos griegos, siendo el Dios bíblico el que entrega a 
los hombres la ley como mandato (1991, p. 338). De este modo, el cumplimiento de toda norma 
coincide con la obediencia a Dios y, en general, una buena administración o gobierno debe orientarse 
a ello. Agregan Reale y Antiseri que toda virtud, como supremo bien moral, consiste en cumplir los 
mandamientos de Dios, coincidiendo esta obediencia con la santidad, algo que los griegos conside-
raban en segundo plano (1991, p. 338). En suma, gobernar bien es algo que debe ir de la mano con 
lo que Dios dicta que debe ser. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202556

O. Yangali

permite permanecer en la unidad que es cada uno de nosotros. Por otra parte, hay que 
agregar que, en el cristianismo, Dios también es entendido como trino; es decir, que 
Dios es Padre, Hijo y Espíritu Santo. De manera que, si bien debe ser entendido como 
unidad, resulta que en su mismo ser también entraña una “diferencia” de personas, 
una cierta alteridad, dado que cada persona divina es distinta de la otra. Ahora bien, 
se trata de una alteridad, por supuesto, armonizada en virtud del amor que se tienen 
estas personas, lo que las constituye en el ser perfecto que es2. Es decir, no es un Dios 
que pueda ser concebido como algo incomunicado, sino que se trata de un Dios que, 
en su misma intimidad, en su esencia o sustancia, implica la relación3. 

Para entender bien cómo se desarrolla esta concepción a lo largo de la Edad Media, 
es necesario conocer la contribución que hace San Agustín al respecto. Partiendo de 
la herencia de la lógica de Aristóteles, según la cual la sustancia es todo aquello que 
es o implica esencialmente una entidad, y el accidente es todo aquello que está en 
una sustancia o sujeto, San Agustín intentará explicar cómo podemos concebir lo 
que es Dios. En sus Tratados de lógica (Órganon), en Categorías, Aristóteles estableció 
que una sustancia4 es aquello que no se dice de un sujeto ni está en un sujeto, como, 
por ejemplo, un hombre o un caballo individuales (Aristóteles, ca. 385-370 a. C./1982,  
2a, 12-19). Es decir, una sustancia es aquello que es ante todo una cosa, y lo es 
en su individualidad misma. De esta manera, en el mismo texto, un accidente 
consistirá en cualquier otra explicación que se dé fuera de lo que es una sustancia 
o entidad (por ejemplo, conceptos como blanco o corre) (Aristóteles, ca. 385-370  
a. C./1982, 2b, 32-37). De este modo, accidente es todo aquello que está en una 
sustancia, pero que, al no denotar lo que es en sí una cosa, siempre puede cambiar, 

2	 En el pensamiento de San Agustín, el amor es lo que nos permite lograr la unidad y el bien, del mismo 
modo que Dios es uno y es el bien en la medida que en sí mismo es amor. Por eso, como indica 
Gilson, solo el cristiano es quien posee al sumo Bien, que es Dios, pero lo posee junto con todos los 
cristianos, pues los hombres que aman a Dios están unidos a Él por el amor que le tienen, y están 
unidos entre sí debido a su común amor a Dios, de donde un pueblo o sociedad es el conjunto de 
hombres unidos en la prosecución y en el amor de un mismo bien (1985, p. 128). 

3	 Por eso, no es casual que desde sus inicios el cristianismo haya sostenido que siempre es posible 
lograr la unidad o relación entre las diferencias de los pueblos. En su estudio introductorio a las 
Cartas de San Gregorio Magno, uno de los autores preferidos por el agustinismo, Bellina expone que, 
para dicho autor, Roma debía garantizar la cohesión-unidad del occidente en las costumbres, la fe y 
en la caridad, señalando también repetidamente la necesidad de cierta apertura hacia la diversidad 
de costumbres, lenguas y tradiciones, dialogando con opiniones diversas y superando la dispersión, 
por supuesto bajo una sola fe (Bellina, 2019, p. 30). En principio, en la concepción del Dios cristiano 
se concibe la idea de que todos somos uno en Dios, aunque cada uno, y cada pueblo, represente una 
parte diferenciada y diversa. 

4	 Valga aclarar que preferimos la traducción convencional del término sustancia para traducir el griego 
οὐσία, a pesar de que la traducción ofrecida por Miguel Candel Sanmartín coloca la palabra entidad, 
dado que, para los fines del presente trabajo, nos ayudará a entender mejor los temas abordados en 
la Edad Media. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 57

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

mientras que dicha cosa permanece sustancialmente siendo lo que es5. En efecto, 
un hombre puede ser blanco o no, correr o no correr, etcétera, y seguir siendo un 
hombre6. 

Así, en De Trinitate (De la santísima trinidad), escribe San Agustín que en Dios 
nada se afirma según el accidente, porque nada mudable hay en Él, pero tampoco 
todo lo que se diga de Él se dirá según la sustancia (San Agustín, ca. 400-420/2009b, 
V, 5, 6). Afirma esto debido a que del Dios cristiano decimos que es padre o que es 
hijo, términos que son relativos; es decir, son términos que entrañan una relación con 
otro. En efecto, nadie es padre sino de un hijo, ni nadie es hijo sino de un padre. Así, al 
ser Dios uno, cada persona de la trinidad —por ejemplo, el padre o el hijo—, no puede 
ser una sustancia. Y es que, para la lógica aristotélica, términos como padre o hijo son 
relativos, dado que no son posibles de predicarse sino en relación con otro. Por eso, la 
relación es para Aristóteles un accidente, ya que no es algo que siempre permanezca 
y se diga de un sujeto. Señala Aristóteles en sus Categorías que todo lo respecto a algo 
se dice acerca de un recíproco: por ejemplo, un esclavo respecto de su señor, el señor 
respecto de un esclavo, o lo doble respecto de una mitad, y la mitad respecto de lo 
doble (Aristóteles, ca. 385-370 a. C./1982, 6b26-33). Así, por ejemplo, se es esclavo 
de un señor, pero si muere el señor, ya no se da dicha relación, al menos no entre ese 
amo y ese esclavo. Así, en la lógica aristotélica se es padre siempre que se tenga un 
hijo, y se es hijo siempre que se tenga un padre, por lo que al terminar la vida de una 
de estas entidades se acabará la relación. De ahí que ella sea un accidente: no es algo 
que permanezca de manera necesaria durante toda la vida de dichas sustancias. 

Sin embargo, en su texto citado, San Agustín afirma que, debido a la eternidad 
de Dios, esta relación entre el Padre y el Hijo no puede ser accidente, porque uno 
siempre es Padre y el otro siempre es Hijo (San Agustín, ca. 400-420/2009b, V, 5, 7). 
Y es que, en efecto, en Dios se da la relación del Padre con el Hijo, pero no como 

5	 Usamos el texto de las Categorías de Aristóteles para exponer esta parte del trabajo debido a que 
fue el texto que se conoció durante la Alta Edad Media y que llegó a conocer San Agustín. Obras más 
conocidas por nosotros hoy, como la Metafísica, no fueron conocidas por los padres de la Iglesia y 
demás cristianos sino hasta llegada de la escolástica de la Baja Edad Media, gracias a la influencia 
árabe. 

6	 En la medida en que nos ayude a aclarar la distinción aristotélica entre sustancia y accidentes, 
podemos exponer dicha distinción tal y como se concebirá en la Metafísicsto debido a que esta 
distinción no cambió significativamente para lo que nos interesa señalar en esta parte del trabajo. 
Dice Aristóteles (ca. 350-335 a. C./1998) en su Metafísica que substancia (οὐσία) se llama a los 
cuerpos simples, y se llaman tales porque no se predican de un sujeto, sino que todo lo demás se 
predica de ellas (V (Z), 1017b 10-15). Asimismo, señala Aristóteles en dicho texto que por accidente 
(συμβεβηκός) se dicen las cosas que se dan en un mismo ente, o porque se da en algo que existe, 
o porque existe aquello en lo que se da eso que predicamos (V (Z), 1017a 17-23). En otras palabras, 
sustancia es todo aquello que es una cosa o entidad, mientras que accidentes son las propiedades 
que le pertenecen a una cosa o entidad. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202558

O. Yangali

algo que pueda cambiar, por lo que no se trata de una relación accidental7. Entonces, 
¿cómo se da esta relación? Defiende San Agustín que la identidad entre el Padre y el 
Hijo no se da en los mismos términos, pues evocan una relación, pero esta se da en 
la misma naturaleza divina. Por eso, luego San Agustín señala que queda en pie la 
consustancialidad del Padre con el Hijo, pues en ambos es una misma la esencia (San 
Agustín, ca. 400-420/2009b, V, 5, 8). De ahí que, a partir de eso, se usará con normalidad 
la expresión de que en Dios la relación es sustancial, por no ser accidental8. ¿Y el 
Espíritu Santo dónde queda? Agregará San Agustín en esta obra que el Espíritu Santo 
es el amor sumo, el lazo que une a los dos, Padre e Hijo, y nos somete a ellos, pues 
está escrito que Dios es amor (ca. 400-420/2009b, VII, 3, 6). En la tradición cristiana, 
el Espíritu Santo es el santificador y, en tanto ello, es la persona divina que comunica 
la unidad en Dios, así como a todos nosotros, por medio del amor: “y la esperanza no 
falla, porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espíritu 
Santo que nos ha sido dado” (Nueva Biblia de Jerusalén, 1999, Romanos, 5:5). Por 
ende, el Dios cristiano es uno y trino, y su esencia implica necesariamente la relación9. 

Siendo todo esto así, podemos asumir que el gobierno de Dios para con sus 
creaturas consistirá, desde un primer momento, en dejar impresa en toda su creación 
el ideal de llegar a ser una relación y armonía de partes diferenciadas. Ciertamente, 
cada creatura es distinta de la otra, pero ello no impide que puedan vivir en unidad, la 
cual —en virtud del amor— debe imitar la unidad plena y ordenada de Dios, posibilitada 
por el Espíritu. De este modo, si bien el periodo medieval compartirá con otras épocas 

7	 Debemos recordar, por si es el caso, que no hay que confundir la procesión del Hijo con respecto 
al Padre (la cual se da en la misma eternidad), con la encarnación del Hijo en la historia y tiempo 
de la humanidad. Así lo indica el Catecismo de la Iglesia católica (s. f., primera parte, segunda 
sección, capítulo I, artículo 1, párr. 2, n. 242), siguiendo el segundo concilio ecuménico reunido en 
Constantinopla en el año 381, que conservó la fórmula de la consustancialidad del Padre y el Hijo.

8	 Así lo mencionará, por ejemplo, Santo Tomás de Aquino siglos más tarde. En su Suma de teología 
sostiene que todo lo que en las cosas creadas tiende a ser accidental, al transferirlo a Dios tendrá 
que ser sustancial, porque en Dios nada está como un accidente en un sujeto, sino que todo lo que 
hay en él corresponde a su misma esencia, por lo que, respecto de la relación, que en las cosas 
creadas tiene ser accidental, en Dios tiene el ser de la esencia divina siendo completamente idéntico 
con ella (ca. 1265-1274/2009, I, q. 28, a. 2).

9	 Puede ser interesante notar cómo las categorías de Aristóteles, que son las categorías de un filósofo 
griego, no alcanzan para explicar lo que es la esencia del Dios cristiano. Por ello, San Agustín y otros 
filósofos cristianos harán un esfuerzo por adecuarlas a las nuevas realidades que les convocan. 
Hablar de una “relación sustancial” puede desafiar a nuestra comprensión usual de las cosas, pero 
no hay otra manera de expresar el hecho de que Dios es esencialmente amor, y que lo es eterna-
mente, sin recurrir a una nueva forma de categorizar. No se trata de forzar las categorías griegas 
para explicar al Dios cristiano, sino de exigir que dichas categorías expliquen algo que todavía no 
comprendemos bien, pero que en cierta forma podemos postular. Como indica Coda, cuando se 
utiliza el término ousía, la teología no hace una helenización de la fe; por el contrario, comienza un 
proceso de deshelenización de las categorías filosóficas tradicionales, abriéndolas hacia un nuevo 
significado (2010, p. 164). 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 59

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

la descripción del poder como aquello que permite tener un dominio legítimo sobre un 
grupo humano subordinado, lo específicamente medieval estará en concebir al poder 
como la capacidad de un gobierno conjunto de relacionar y gestar las condiciones para 
que la población pudiera conducirse a la salvación de sus almas; es decir, a Dios y a la 
bienaventuranzs oportuno mencionar que decimos un gobierno conjunto porque en 
la Edad Media, a diferencia de la modernidad, el poder se encontraba descentralizado 
en varias partes: reyes, señores feudales, nobles, militares, etcétera. 

Así, como indica Blázquez, para San Agustín, tanto las leyes civiles como la sociedad 
en sí deben estar en función del bien común, lo cual implica la tutela y el desarrollo de 
los derechos individuales y colectivos, de modo que cada cosa tienda a su propio fin, 
para que la paz y la tranquilidad pública o convivencia quede asegurada (2012, p. 182). 
Sin embargo, si bien esto es cierto, el fin de la política medieval consistirá no solo 
en una recta administración, sino en la confirmación de diversos órdenes jerárquicos 
establecidos por el hombre con miras a imitar un orden establecido por el mismo Dios. 
He ahí la peculiaridad de esta cosmovisión medieval que nos interesa analizar. Si bien el 
gobierno de Dios implica el amor de caridad, cada uno tiene una suerte de lugar natural 
en la sociedad, como las cosas lo tienen en el mundo, lo que podría implicar que una 
situación de desventaja social dentro de la jerarquía no pase por ser cuestionada. Por 
eso, si en este contexto queremos hablar de desorden, debemos hablar de algo que 
incluye el que el hombre no respete las jerarquías legitimadas no solo por un gobierno 
de turno, sino por Dios mismo. De ahí que haya una pugna entre el orden deseado por 
Dios y un supuesto orden, o más bien desorden, que podría incentivar el hombre contra 
ello. Y es que, en esta concepción cristiana, así como hay una pugna en el interior 
del ser humano, en su alma, que lo hace tender al mal y a la desintegración debido 
al pecado original y su conciencia del bien, en la sociedad hay también una pugna 
entre quienes respetan las jerarquías establecidas y quienes no, siendo estos últimos 
quienes atentan contra el bien común o natural. 

Y es que será San Agustín quien coloque esta impronta en el porvenir para todo 
gobierno que se justifique como cristiano. En La ciudad de Dios nos dice que por este 
título entiende a aquella ciudad que nos testifica la Escritura que, por disposición de 
la providencia suprema, que supera por su autoridad divina al pensamiento de los 
gentiles, sojuzga toda suerte de ingenios humanos (San Agustín, ca. 413-426/2009c, 
XI, 1). De esta manera, por “ciudad de Dios” nos referimos a aquella sociedad en la 
que los hombres se constituyen por el amor a Dios y a todo precepto dictado por 
él. Mientras que los ciudadanos de una ciudad terrena anteponen sus dioses frente 
a este fundador de la ciudad santa, ignorando que él es Dios de dioses, pero no de 
dioses que son falsos, impíos y soberbios (San Agustín, ca. 413-426/2009c, XI, 1). De 
modo que, quienes pretenden vivir en una ciudad terrena, viven en realidad conforme 
a sus deseos terrenales amándose a sí mismos por encima de Dios. Por lo tanto, la 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202560

O. Yangali

diferencia última entre una sociedad ordenada y una que no lo es radica en escoger 
una de dos posibilidades: una sociedad que se somete a la voluntad de Dios, u otra 
que se somete a su propia voluntad, que, en principio, es ciega y corruptible10. 

Como es patente, en lo analizado por San Agustín, el interés principal está puesto 
en la obediencia a la voluntad de Dios o, dicho de otro modo, en la legitimidad de 
un gobierno cristiano. Más allá de eso, no hay un examen sobre si esta forma de 
gobierno puede cuestionar ciertas relaciones jerárquicas y políticas establecidas en 
dicha sociedad. De hecho, en La ciudad de Dios nos habla acerca del justo derecho 
de dominio (De aequo iure dominandi) y nos dice que, así como nuestros santos 
patriarcas, aunque tuvieron esclavos y administraron la paz doméstica distinguiendo 
la condición de estos respecto de sus hijos, en lo relativo al culto a Dios, que es en 
quien estriba la esperanza de los bienes eternos, miraban con la misma solicitud a 
todos los miembros de su casa (San Agustín, ca. 413-426/2009d, XIX, 16). Es decir, 
aunque hay una censura respecto de cualquier maltrato o castigo injustificado a los 
esclavos, sobre todo si eso perjudica su acercamiento a la fe, no hay una censura 
como tal acerca de su posesión. De ahí que también señala que, dado que la familia 
es el principio y la parte mínima de la ciudad, y que toda parte refiere a la integridad 
del todo en la que participa, se sigue que la paz doméstica debe ordenarse a la paz 
ciudadana, armonizando la convivencia tanto en el mandar como en el obedecer (San 
Agustín, ca. 413-426/2009d, XIX, 16). 

Por consiguiente, en última instancia, se entiende una oposición entre las dos 
ciudades, la de Dios y la de los hombres. Pero no tanto un cuestionar las relaciones de 
dominación que pudieran ser injustas o corrompidas entre los seres humanos, sino 
en que, establecidas como tales, no fueran obedecidas si no contribuían a conducir 
a las almas a Dios. En esto radicaría en última instancia la verdadera corrupción; a 
saber, la del alma y no la que concierne a lo material. De hecho, San Agustín suele 
poner tanto el énfasis en lo espiritual que lo material aparece como reflejo de un cierto 
desorden. Como lo explica Cipriani, el Espíritu Santo no solo perdona los pecados, 
sino que también, al derramar la caridad en los corazones, los purifica y renueva, 
haciéndolos pasar, progresivamente, de la innata condición carnal a la condición 
espiritual de los hijos de Dios (2023, p. 193). No obstante, debemos precisar que esto 

10	 No debemos pasar por alto el enfoque teológico de toda esta concepción, dado que, para San 
Agustín, si bien hay un reconocimiento de la voluntad como aquella que es capaz de tornarse hacia 
Dios o no, hay que precisar que en esta concepción cristiana se requiere de la gracia, que siempre es 
espiritual, para poder lograrlo. Por eso, Moriones indica que la gracia por la que aboga San Agustín 
se trata de una gracia interna y de “inspiración de la caridad”, la cual ilumina nuestro entendimiento 
para saber lo que debemos hacer y, sobre todo, enciende el amor a Dios en nuestra voluntad para 
hacer eso que sabemos que debemos hacer (2011, p. 275). En este contexto, sin el Espíritu es impo-
sible lograr nada. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 61

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

apunta a la transfiguración de nuestra sensibilidad, de modo que no siga al odio y al 
miedo —que muchas veces nos llevan a obrar mal contra quienes no nos han hecho 
nada— sino que ella debe seguir a la piedad y a la justicia. 

LA BAJA EDAD MEDIA Y LA ESCOLÁSTICA: PODER Y CORRUPCIÓN

Cabe decir que esta forma de pensar agustiniana marcó la pauta para toda la Edad 
Media en general, e incluso para el periodo Barroco. Sin embargo, con el desarrollo de 
la escolástica y la recepción del pensamiento aristotélico cambiarán algunas formas 
de aproximarse al ser humano y la valoración sobre sus capacidades naturales de 
conocer. Por ejemplo, como sabemos, a diferencia del pensamiento agustiniano, 
que concebía a nuestro intelecto como permanentemente necesitado de ilumina-
ción divina para conocer, en la escolástica se concebirá al intelecto como capaz de 
abstraer sus propios contenidos desde su capacidad “agente”. Y es que, para San 
Agustín, siguiendo una influencia platónica, se concibe al conocimiento humano y 
su transmisión en general como algo permanentemente mediado por una ilumina-
ción divina en nuestra almn Del maestro nos dice que, cuando captamos algo con la 
mente, el entendimiento y la razón, expresamos lo que percibimos en la luz interior de 
la verdad, con la cual está iluminado nuestro hombre interior. Así, quien nos escucha, 
si contempla con una mirada simple y secreta esas realidades, comprenderá lo que 
decimos, pero no en virtud de nuestras palabras, sino por las mismas cosas que Dios 
le revela interiormente (San Agustín, ca. 386-400/2009a, XII, 40).

Sin embargo, tras recibir la doctrina de Aristóteles, los filósofos medievales 
adquirieron un nuevo modo de analizar sus temas de estudio. Incluso el estudio de 
la teología revelada se verá modificada en su metodología. Como indica Bacigalupo 
respecto de la teología revelada, antes de Aristóteles, lo que un pensador europeo 
consideraba que podía saber o conocer sobre la realidad, era a partir de las doctrinas 
escondidas detrás de las creencias mitológicas reveladas por la divinidad (2022,  
p. 329). Es decir, tras la llegada de las obras aristotélicas, en occidente se empezará 
a confiar más en el uso de una racionalidad metódica y en el apoyo de la evidencia 
empírica. De todos modos, esto será positivo desde el punto de vista de una mayor 
confianza en las capacidades humanas para llegar al conocimiento de la realidad. 
Y esto, como se mencionó, por la aceptación de una capacidad “agente” en nuestro 
intelecto. En el contexto del siglo xiii, la filosofía escolástica de Santo Tomás de 
Aquino, siguiendo a Aristóteles11, planteaba que no era necesaria ninguna iluminación 

11	 Aristóteles introduce la teoría de que nuestro intelecto se compone de dos dimensiones que parti-
cipan al momento de conocer. Estas son el “intelecto agente” y el “intelecto paciente”. Esto lo vemos 
desarrollado en su Acerca del alma, en el que afirma que, como en la naturaleza siempre existe algo 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202562

O. Yangali

divina como algo permanente para que el ser humano pudiera conocer, dado que 
para ello Dios había colocado en él el “intelecto agente”. En Suma de teología, Santo 
Tomás consideraba que el intelecto humano tiene una propia luz intelectual, que de 
por sí es suficiente para conocer algunas cosas inteligibles (aquellas que alcanzamos 
a través de lo sensible), aunque existen otras cosas inteligibles más altas que no es 
posible conocer si tal intelecto no es perfeccionado por una luz superior (ca. 1265-
1274/2011a, I-II, q. 109, a. 1). En otras palabras, para todo conocimiento natural Dios 
ha facultado al ser humano con una luz propia, la del intelecto agente, que le permite 
conocer sin su intervención. La intervención de la luz divina solo se requerirá para 
conocer las realidades sobrenaturales o milagrosas. 

Conviene señalar que este periodo al que pertenece el desarrollo de la escolástica, 
conocido como feudalismo, mantiene la concepción anterior de que el bien común 
depende de una recta distribución del poder en una sociedad jerarquizadvidentemente, 
por jerarquizada aquí nos referimos a ciertas estructuras y órdenes sociales tomados 
por inmutables y que inducen a perpetuar la creencia de que el bien común depende 
de mantener dichas relaciones sociales y políticas —que, hoy sabemos, muchas veces 
se trata de prebendas y privilegios—. 

Como se ha visto, en la época medieval las jerarquías no eran percibidas por 
injustas, dado que en esta mentalidad también había una ontología que justificaba 
estas clasificaciones sub specie aeternitatis. Por ejemplo, Santo Tomás de Aquino en 
Suma de teología decía que la ley es la regla y medida de nuestros actos, y que —como 
el término ley deriva del término ligar —, esta induce a obrar de tal o cual modo. En ese 
sentido, la ley, al ser regla y medida, debe pertenecer a la razón (ca. 1265-1274/2011a, 
I-II, q. 90, a. 1). Más adelante, en el mismo texto señala que, como el último fin de la 
vida humana es la bienaventuranza, la ley debe ocuparse primariamente de ordenarse 
a ella; por otra parte, cualquier precepto sobre actos particulares no tendrá su razón de 
ley sino en la medida en que se ordene al bien común (ca. 1265-1274/2011a, I-II, q. 90 
a. 2). De esta manera, Aquino mantiene el vínculo entre bienaventuranza, la búsqueda 
de la salvación de las almas y la felicidad última, con el bien común, el orden social y 
el político, a la luz de dicha meta. Asimismo, en Suma de teología señala la diferencia 
entre una ley eterna y otra natural. Define la primera como el designio mismo de la 

que es materia para cada género de entes, algo que es potencia; pero también existe algo que es 
principio, algo causal y activo. Lo mismo sucede en el caso del almntonces, han de darse necesa-
riamente estas diferencias: existe un intelecto que es capaz de llegar a ser todas las cosas y otro 
capaz de hacerlas todas, siendo este último una disposición habitual, como una luz, que hace que 
los colores en potencia se transformen en colores en acto (Aristóteles, ca. 350-335 a. C./1983, III, 
5, 430a10-18). Dicho esto, el “intelecto agente” es aquella dimensión de nuestra alma o mente que 
sustrae las formas que conocemos de las cosas extramentales, mientras que el “intelecto paciente” 
es aquella dimensión de nuestra alma o mente donde el intelecto agente deposita dichas formas 
para que sean aprehendidas. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 63

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

gobernación de las cosas —que está en Dios como monarca del universo (ca. 1265-
1274/2011a, I-II, q. 91, a. 1)—, mientras que a la ley natural como la participación de 
nuestra razón en la razón eterna de Dios, en virtud de lo cual estamos inclinados a los 
actos y fines debidos (ca. 1265-1274/2011a, I-II, q. 91, a. 2). Así, la ley eterna de Dios 
rige en todo el universo y hace tender a las cosas a su fin, mientras que la ley natural 
está en el ser humano para regir su conducta con miras al fin último. 

¿Cómo concibe, entonces, Santo Tomás lo que llamamos corrupción en el poder? 
En De regno (La monarquía, ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 1), parte de que todo 
hombre necesita de un rey que lo gobierne y lo dirija a un fin, dado que al hombre no le 
conviene por naturaleza vivir individualmente, sino en sociedad; además, define que, 
si tal gobierno se convierte en un régimen injusto a causa de una sola persona, por 
tratarse de una monarquía, debe ser llamado tiranía. Así, menciona que tirano es quien 
busca en el gobierno su propio beneficio en detrimento del bien de la sociedad (ca. 
1265-1267/2018, lib. I, cap. 2). Entonces, ¿qué es lo que se concibe exactamente como 
corrupción en Aquino? Siguiendo lo esbozado por la tradición cristiana desde San 
Agustín, lo corrupto en política debe ser entendido como aquello que descompone 
la unidad social y política. Para Aquino, el bien y la salvación de una sociedad radica 
en que conserve su unidad, a la que llamamos paz. Desaparecida esta unidad, 
desaparece también la utilidad de la vida social, volviéndose incluso una carga para 
sí misma (ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. II). Valga decir que, sin embargo, Aquino 
considera que quien mejor puede lograr dicha unidad es aquello que es uno por sí 
mismo —por lo que la mejor forma de gobierno que concibe es la de un rey (De regno, 
lib. I, cap. 2)—. Pero también señala en dicha obra que la tiranía es la peor forma de 
gobierno, y que un tirano no es cualquier mal gobernante, sino aquel que desprecia el 
bien común y busca solo el suyo, con lo cual se vuelve lógico que oprima de diversas 
maneras a sus súbditos de mil maneras, pues se deja arrastrar por muchas pasiones 
(ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 3). De ahí que el tirano sea alguien que oprime a su 
pueblo con vejaciones que perjudican el bien común, en tanto se pone en serios 
aprietos la salvación de las almas. 

Ahora bien, Aquino reconoce que no le debemos obediencia a los tiranos cuando 
por medio de leyes injustas ponen en riesgo la salud de nuestras almas. En Suma de 
Teología señala, por ejemplo, que cuando las leyes de los tiranos induzcan a la idolatría 
o a cualquier cosa contraria a la ley divina, no es lícito cumplir con obedecerlas (ca. 
1265-1274/2011a, I-II, q. 96, a. 4). No obstante, en De regno, observamos que Aquino 
concede la obediencia al tirano, siempre que —al margen de lo anterior— sus excesos 
sean moderados, y que sea mejor soportarlo antes que oponerse a él. Todo esto, 
debido a que, de no vencer al tirano, se podría provocar un ensañamiento mayor con la 
población, o que aparezca en su reemplazo un tirano que resulte peor que el anterior 
(ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 6). Aun si la tiranía cometiera excesos intolerables, 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202564

O. Yangali

Aquino no considera que sea legítimo matar al tirano, pues se contravendría la 
doctrina de los apóstoles (Pedro enseña que los súbditos deben obedecer no solo 
a los señores buenos y sencillos, sino también a los malos). Sin embargo, en estos 
casos, aunque no admite que actúe una iniciativa particular, sí considera lícito que 
una autoridad pública destituya al tirano (ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 6). Aquino, 
entonces, no concede el tiranicidio en ninguna circunstancia, aunque sí la destitución 
del tirano. Adicionalmente, indica que, si con todo ello no es posible una solución, 
entonces no queda más que recurrir a Dios, rey de todos, y que por medio de la oración 
pueda convertir el cruel corazón del tirano (ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 6). 

Como podemos ver, si hablamos del concepto de corrupción hasta este momento, 
es necesario ceñirnos a un cierto orden natural y jerárquico de las cosas, el cual no 
es traspasable a no ser en contadísimos casos y bajo determinadas condiciones. 
Dicho orden tiene como prioridad la salvación de las almas, la bienaventuranza y Dios. 
Asimismo, también prioriza la permanencia del orden social y político para guiar a 
las personas a tal fin. En consonancia con ello, este orden jerárquico de la sociedad 
y la política puede pasar por alto algunas formas injustas de dominio e instar a la 
población a tolerarlas. Por lo tanto, por corrupción se entiende, ante todo, aquello 
que corrompe el orden social y político, el bien común, pero se pone el énfasis en 
las condiciones que permitan la salvación de las almas. Si pecadores somos todos, 
corrupto es entonces no solo quien peca, sino aquella persona que, siendo consciente 
de los abusos que comete, se justifica en su mal, manteniéndolo en él y en todo el 
cuerpo social y político. Y si todo pecado resulta, en última instancia, de la soberbia, el 
tirano viene a ser su cristalización, dado que se coloca como el primero, no solo para 
sí mismo, dejando a Dios de lado, sino también frente a los demás, oprimiéndolos y 
arrastrándolos a la descomposición total de la unidad social y política. 

Ahora bien, no todo fue exactamente igual a lo largo de la Edad Media. Ya en 
la última etapa del pensamiento escolástico, hacia finales del siglo xiii e inicios del 
xiv surgirán nuevas formas de aproximarse a la unidad social y política. ¿A qué nos 
referimos con una nueva aproximación en torno a dicha unidad? Debido a la nueva 
ontología propuesta por la escuela franciscana, surgió un cambio de mentalidad. Lo 
que se entendía como unidad para toda cosa o entidad en la escuela tomista era una 
unidad substancial12; es decir, una composición de forma y materia en la que la primera 

12	 Ya desde antes de la escolástica, aunque sobre todo luego de la recepción de la ontología aristoté-
lica, se aceptó la concepción de que la sustancia o esencia es un compuesto de forma y materia. 
La forma viene a ser el principio determinante (o alma) de la sustancia, lo que la configura para 
ser lo que es y no otra cosa, mientras que la materia es aquello físico que es objeto de nuestros 
sentidos en una sustancia. Lo que nos interesa resaltar aquí es que la relación que mantienen estos 
dos principios, la forma y la materia, dentro de la ontología aristotélico-tomista, es la de una unidad 
inseparable. En De ente y esencia (ca. 1256-1259/2011b, cap. 2), Santo Tomás señala que no puede 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 65

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

es el acto de la segunda cuando está en potencia. Así, no es posible separarlas y lograr 
que ambas mantengan una realidad independiente, salvo por medio del intelecto. 

Sin embargo, esta concepción ontológica de los entes cambió con la introducción 
de la llamada distinción formal ex natura rei, propia de la escuela franciscansta 
distinción se popularizó por Juan Duns Escoto, quien le dio un uso particular al 
vincularla con el tema de la creación divina por medio de la omnipotencia de Dios. ¿A 
qué nos referimos con esta distinción escolástica? Nos referimos con la distinción 
que presupone en su ontología que no solo la forma es acto, sino también la materia13. 
Ciertamente, la materia está en potencia con relación a la forma, pero también posee 
una propia actualidad secundaria14. De esta manera, no solo la forma es acto; la 
materia también lo es. Es más, no solo habrá dos actos o formas, la forma y la materia, 
sino que todo aquello que pueda ser concebido de manera separada por el intelecto 
en un ente será una forma que “ha contraído” dicho ente. Así las cosas, cada ente o 
sustancia es una pluralidad de formas que se contraen en él para conformarse en lo 
que es. Este principio contrayente por el que Dios decide conformar a sus creaturas 
fue denominado por los discípulos de Escoto como haeccitas (o sea, “estidad” en 
español). Así, como indica Muralt, Escoto concibe la unidad substancial como algo 
unificado; es decir, una superposición jerárquica de formas en cuyo seno cada una de 
estas formas es distinta realmente y separable la una de la otra (2002, p. 54). Cada 
ente o sustancia es un conglomerado de formas que Dios, al momento de crearlo, ha 
decidido “unir” para darle el ser. 

De esta manera, el compuesto hilemórfico ha pasado a ser un compuesto de dos 
actos, uno subordinado al otro. Ya no se tratará de una unidad substancial al estilo 
tomista, en el que no es posible separarla en la realidad. Ahora bien, ¿qué de todo 
esto nos interesa para los fines del presente trabajo? La novedad está en que, para 

decirse que la esencia de una cosa signifique una relación entre una materia y una forma, como si 
hubiera algo sobreañadido a ellas, sino que la forma es el acto de la materin otras palabras, no es 
que la forma y la materia pudieran existir separadas, sino que ambas forman una sola unidad, como 
si fuesen dos principios inseparables. Esto, debido a que la esencia de una cosa se entiende no solo 
por su forma, sino que incluye también a su materia. Por ejemplo, sería imposible que hablemos de 
esencia humana sin corporalidad, siendo que la esencia no solo es la configuración humana inmate-
rial, sino ella, pero junto con el cuerpo humano. 

13	 Traduce Fernández (1980, pp. 928-929) que, para Escoto en Comentarios Oxonienses a los cuatro 
libros de las Sentencias (dist. XII, q. I), la materia es definida como ente en potencia, porque cuanto 
menos tiene algo de acto. Esto se debe a que el sujeto receptivo del acto de la forma, por ser también 
causa del compuesto, no puede ser nada, porque la nada no puede recibir ser alguno. 

14	 Por eso, al estudiar el pensamiento escotista, Merino sostiene que, si la materia no fuera nada, 
entonces un ente se compondría de forma y nada, lo que sería absurdo. Por ello, la materia debe ser 
concebida con una cierta realidad o actualidad (2004, pp. 121-122). Así, a partir de este momento, y 
a diferencia de la ontología aristotélico-tomista, la forma y la materia son dos principios realmente 
distintos, en tanto que pueden ser concebidos como existentes de manera separada. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202566

O. Yangali

Escoto, lo que une a una forma con una materia ha sido, desde siempre, la voluntad 
de Dios al momento de crear toda cosa. ¿Y esto qué repercusiones tiene? A partir de 
este momento ya no se concibe que exista una unidad (en tanto vínculo necesario 
o esencial entre una forma y una materia), sino que ambas se unen en virtud de un 
acto voluntario de Dios. Y esto, por supuesto, para todo orden de cosas. Así, ya no 
se asume que hay algo inherente en una cosa que la haga, en virtud de sus partes 
esenciales, tender a ser lo que es y a un fin natural, sino que es un poder exterior a ella, 
la omnipotencia divina, la que le ha impreso dicho fin15. Por supuesto, no es que las 
cosas sean aleatoriamente cualquier cosa, ni que puedan serlo. Dios ha impreso un 
orden existente en el mundo extramental. Lo que resulta interesante, empero, es que 
ya no se concibe que dicho orden sea algo intrínseco a una forma o esencia propia de 
una cosa, sino que ello es así simplemente porque Dios lo ha determinado16. 

Así también, en el ámbito del conocimiento, lo que une a un sujeto cognoscente 
con su objeto conocido no es ya, en principio, la inclinación natural del intelecto para 
recibir las formas extramentales, sino que es la voluntad de Dios la que permite que, 
de acuerdo con su orden establecido, nuestro intelecto pueda aunar a él lo que está 
fuera de nosotros. Tanto es así que, como indica Muralt, posteriormente a Escoto, 
Guillermo de Ockham, otro fraile franciscano, llegó a afirmar que, si Dios lo quisiera, 
de potentia absoluta dei, un sujeto podría producir un acto de conocimiento verdadero, 
independientemente de la presencia (o incluso de la existencia) de un objeto (2002,  
p. 57). De ahí se desprende la idea de que todo conocimiento es posible porque Dios ha 
establecido el orden que observamos, aunque seamos nosotros quienes integramos 

15	 El móvil de este cambio de mentalidad se debió también, en parte, a la cuestión de si Dios podría 
crear cualquier orden en el mundo que fuese distinto al que nos ha tocado. Lógicamente, si Dios 
es omnipotente, afirmación imposible de rechazar, entonces la respuesta es que sí. Y es que, tras 
los conflictos que acontecieron en la universidad medieval frente a los averroístas latinos, quienes 
defendían la filosofía aristotélica y descuidaban elementos de la teología agustiniana, el obispo 
Étienne Tempier hizo una condena en el año de 1277 a 219 tesis de Aristóteles en París. Sin embargo, 
Navarro señala que, de acuerdo con Duhem, esta condena fue esencial para promover un estudio 
experimental de la naturaleza, dado que, si Dios era libre al momento de crear el mundo, entonces 
en él no hay necesidad sino contingencia (2022, p. 41). De esta manera, se fomentó indirectamente 
el estudio de la naturaleza desde la experiencia, lo que nos permite suponer que se promovió, a su 
vez, la concepción de que las cosas sensibles podían estar compuestas de múltiples aspectos a 
estudiar. 

16	 Como traduce Fernández (1980, pp. 904-905), señala Escoto que nada es creado por Dios que no 
haya tenido primero un ser pensado en el intelecto divino y en su voluntad; su primer ser entendido 
fue posible formalmente porque se hallaba entonces como potencia para ser objeto de la omnipo-
tencia divina y ser puesto en la existencia (Ordinatio, lib. II, dist. I, q. 2). Es decir, Dios puede crear 
cualquier cosa, pensándola primero como algo posible, para luego llevarla a la existencia. Dios 
piensa algo, y luego eso existe. Así, podemos decir que lo que hace que una cosa sea lo que es en 
el mundo extramental no es necesariamente una forma o esencia inherente a ella (que la limite de 
por sí), pues ello equivaldría a decir que Dios estaba limitado por un orden formal o esencial antes 
de crear, lo que contradeciría su omnipotencia. De este modo, solo resta decir que es la voluntad 
omnipotente y libre de Dios la que ha determinado que este orden de cosas sea como es.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 67

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

nuestro conocimiento. A raíz de esto, algunos considerarán que las cosas son como 
son y que deben mantenerse así, porque Dios lo quiso, mientras que otros pensarán 
que las cosas son como son, pero que no tienen por qué mantenerse así, porque 
somos nosotros quienes lo formamos. 

A partir de este periodo, lo mismo pasará con el concepto de poder político. Como 
indica Muralt, quienes privilegien el origen divino del conocimiento humano, lo harán 
también con el origen divino del poder político, mientras que quienes destaquen la 
constitución inmanente o humana de los contenidos del conocimiento, privilegiarán 
el origen natural, humano y popular del poder político. Ahí mismo, Muralt agrega que, 
como consecuencia de todo esto, aparecerá un enfrentamiento en el que un poder 
tratará de luchar por excluir al otro, y es allí donde reside el motor mismo de nuestra 
historia universal (2002, p. 68). No es casual que sea a partir de este periodo cuando, 
por ejemplo, Ockham cuestiona el poder tiránico del papa Juan XXII, al buscar 
delimitar su poder a cosas espirituales y no temporales (Ockham, ca. 1327-1329/2014, 
cap. 3). Ockham afirma que lo dicho en Mateo 16:19 por Jesucristo a Pedro sobre las 
llaves del reino, y que lo que ate en la tierra será atado en los cielos, etcétera, no son 
palabras que hayan de entenderse sin excepción alguna, sino que se debe obedecer al 
papa solo en aquellas cosas en las que tiene poder y siempre que no se exceda en la 
forma; y que si se excede con sus preceptos, entonces será lícito resistirlo, pues todo 
lo que mandare el papa que fuese no saludable sino mortífero (por tanto, sin autoridad 
apostólica) lo hace usurpándolo tiránicamente en perjuicio del derecho y la libertad 
ajenas (Ockham, ca. 1327-1329/2014, cap. 21). 

CONCLUSIONES

En conclusión, notamos que el mundo medieval, en un comienzo, presenta una 
concepción jerarquizada de la realidad y, por tanto, también de las relaciones sociales 
y políticas. La armonía de la unidad y la diversidad social recaía en un reflejo de la 
idea de Dios como uno y trino. Y aunque esto se esbozaba sobre la base del amor 
de caridad, concediendo los beneficios que esta axiología cristiana aportaba a los 
más necesitados, muchas veces consideraba las desigualdades sociales como parte 
de una función natural en los individuos. Esto repercutía en la concepción del poder 
y en su relación con la noción de bien común. En la patrística, con San Agustín, la 
concepción del poder es estrictamente teológica: como existe una oposición entre 
los deseos del hombre y los de Dios, para encontrar el orden debido conviene ante 
todo la adecuación a la fe cristiann ese sentido, la corrupción aquí resulta una noción 
muy ligada a la desobediencia de lo espiritual. En cambio, en la escolástica, con 
Santo Tomás de Aquino, el poder en el ser humano se concibe ligado a la noción 
de ley natural, pues somos capaces —por medio de la razón— de conocer aquellos 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202568

O. Yangali

principios y formas necesarias para gestionar un buen orden. Así, en este momento la 
corrupción es una noción fundamentalmente vinculada a la figura del abuso del poder 
en beneficio propio, y su cristalización es la figura del tirano. Después, con Juan Duns 
Escoto y Guillermo de Ockham, en líneas generales, el poder se fundamenta sobre 
todo en un libre ejercicio de la voluntad, con lo cual la corrupción será el abuso en 
el ámbito del dominio político, lo que gestará las bases remotas de la separación de 
poderes y la igualdad en la Edad Moderna. 

Valga decir que, si bien a lo largo de la Edad Media prima un modelo o paradigma 
teocéntrico, nótese también la tendencia “comunitaria” en torno a la noción de poder, 
dado que retrata la capacidad que se tiene para generar las condiciones del bien 
común. En el cristianismo, si bien la salvación del alma es personal, también implica un 
quehacer social y político amparado en el amor de caridad y, en este sentido, no es un 
asunto exclusivamente relegado al individuo (para que se salve él solo). Tal vez el afán 
de enriquecimiento individual excesivo no era una meta en la mentalidad de aquella 
época, dada la axiología cristiana que lo atemperaba; esto cambia, más bien, en favor 
de un individualismo, en la medida en que aparece el sistema económico capitalista 
moderno. Probablemente, entonces, las diferencias económicas entre un noble y un 
plebeyo en dicha época no eran tan abismales como lo son hoy entre un millonario 
y alguien pobre. Más allá de ello, el mundo medieval nos muestra herramientas 
conceptuales para entender también cómo subsiste la tendencia al beneficio propio, 
corrompiendo no solo las estructuras sociales, sino además alegando la superioridad 
de unos frente a otros. Aunque, al mismo tiempo, como hemos pretendido mostrar 
en esta exposición, el mundo medieval nos invita a reflexionar sobre un horizonte 
espiritual compartido —el cual nos compromete a superar las injusticias que lo 
puedan oscurecer—, sobre la base de las justificaciones de dicha época, comparables 
a las que concebimos en nuestros días para los asuntos públicos que nos conciernen. 

REFERENCIAS

Aristóteles. (1982). Tratados de lógica: Vol. i. Órganon (M. Candel Sanmartín, Trad.). 
Gredos. (Obra original publicada ca. 385-370 a. C.)

Aristóteles. (1983). Acerca del alma (T. Calvo Martínez, Trad.). Gredos. (Obra original 
publicada ca. 350-335 a. C.)

Aristóteles. (1998). Metafísica (V. García Yebra, Trad.). Gredos. (Obra original publicada 
ca. 350-335 a. C.)

Bacigalupo, L. (2022). Aristóteles en París. Cómo la filosofía aristotélica en la Edad Media 
puso las bases de la modernidad. Pontificia Universidad Católica del Perú, 
Fondo Editorial.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 69

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

Bellina, G. (2019). “Una sola fe… diversas costumbres”. Las cartas de San Gregorio Magno 
y la Evangelización de los anglos. Universidad Católica Sedes Sapientiae, Fondo 
Editorial.

Blázquez, N. (2012). Filosofía de San Agustín. Biblioteca de Autores Cristianos.

Catecismo de la Iglesia católica. (s. f.). Primera parte. La profesión de la fe. https://www.
vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p2_sp.html.

Cipriani, N. (2023). El Espíritu Santo, amor que une. Pneumatología y espiritualidad en san 
Agustín. Editorial Agustiniana.

Coda, P. (2010). Dios uno y trino. Revelación, experiencia y teología del Dios de los 
cristianos. Secretariado Trinitario.

Fernández, C. (1980). Los filósofos medievales (Vol. ii). Biblioteca de Autores Cristianos. 

Gilson, É. (1985). La filosofía en la Edad Media. Desde los orígenes patrísticos hasta el fin 
del siglo xiv. Gredos.

Merino, J. A. (2004). Metafísicn J. A. Merino Abad & F. Martínez Fresneda (Coords.), 
Manual de filosofía franciscana. Biblioteca de Autores Cristianos.

Moriones, F. (2011). Teología de San Agustín. Biblioteca de Autores Cristianos. 

Muralt, A. (2002). La estructura de la filosofía política moderna. Istmo. 

Navarro, J. (2022). Ciencia-religión y sus tradiciones inventadas. Un recorrido 
historiográfico. Tecnos. 

Nueva Biblia de Jerusalén. (1999). Desclée de Brouwer. 

Ockham, G. de. (2014). Sobre el gobierno tiránico del papa (P. Rodríguez Santidrián, 
Trad.). Tecnos. (Obra original publicada ca. 1327-1329)

Reale, G., & Antiseri, D. (1991). Historia del pensamiento filosófico y científico. Antigüedad 
y Edad Media (t. i). Herder. 

San Agustín. (2009a). Obras completas iii: obras filosóficas (M. Fuertes Lanero, Trad.). 
Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 386-400)

San Agustín. (2009b). Obras completas v: De la santísima trinidad (L. Arias, Trad.). 
Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 400-420)

San Agustín. (2009c). Obras completas xvi: La ciudad de Dios (S. Santamarta del Río & 
M. Fuertes Lanero, Trads.; t. i). Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original 
publicada ca. 413-426)

San Agustín. (2009d). Obras completas xvii: La Ciudad de Dios (S. Santamarta del Río & 
M. Fuertes Lanero, Trads.; t. ii). Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original 
publicada ca. 413-426)

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p2_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p2_sp.html


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202570

O. Yangali

Santo Tomás de Aquino. (2009). Suma de teología (Comisión de Traductores de BAC, 
Trad.; Vol. i). Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 
1265-1274)

Santo Tomás de Aquino. (2011a). Suma de teología (F. Barbado Viejo, Trad.; Vol. ii). 
Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 1265-1274)

Santo Tomás de Aquino. (2011b). El ente y la esencia (E. Forment Giralt, Trad.). Ediciones 
Universidad de Navarra. (Obra original publicada ca. 1256-1259)

Santo Tomás de Aquino. (2018). La monarquía (L. Robles Carcedo & Á. Chueca Sancho, 
Trads.). Tecnos. (Obra original publicada ca. 1265-1267)



En Líneas Generales n.o 14, julio 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 71-87

El nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de 
la serie X-Men '97 desde la ciencia política

NATIONALISM SEEN FROM MARVEL: AN ANALYSIS OF THE 
X-MEN 97 SERIES FROM THE POLITICAL SCIENCE

Luis Fernando Llanos Illescas
Pontificia Universidad Católica del Perú
llanos.luis@pucp.edu.pe
https://orcid.org/0009-0005-7670-9555

RESUMEN

El propósito del presente artículo es analizar la 
serie X-Men '97 a través de la mirada de la ciencia 
política. En esta ocasión nos enfocaremos en el 
concepto de nacionalismo, específicamente en 
el nacionalismo radical, dado que, en los últimos 
años, han reaparecido políticos que reivindican 
esta forma de ver el mundo y que han tenido 
aceptación por parte de la ciudadanía. Es por ello 
que, al analizar esta serie a través de los diálogos 
entre sus personajes y el contexto que los rodea, 
podremos observar tanto comportamientos como 
discursos frecuentes en líderes nacionalistas. 
Todo con el propósito de, posteriormente, plantear 
soluciones a este discurso que atenta contra los 
valores básicos de las democracias liberales.

PALABRAS CLAVE: nacionalismo / ciencia 
política / X-Men '97 / radicalismo

ABSTRACT

This article aims to analyze the X-Men 97 series 
through the lens of Political Science. This time we 
would focus on nationalism, specifically radical 
nationalism. Given that, in recent years, politicians 
who claim this way of seeing the world have 
reappeared worldwide and has been accepted by 
citizens. That is why when analyzing this series 
through the dialogues between its characters and 
the context surrounding them; We will be able to 
observe both behaviors and frequent speeches of 
nationalist leaders. All to subsequently propose 
solutions to this discourse that attacks the basic 
values of liberal democracies.

KEYWORDS: nationalism / political 
science / X-Men ‘97/ radicalism

Recibido: 21.05.25 / Aprobado: 20.06.25https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.7363 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202572

L. F. Llanos

INTRODUCCIÓN

La globalización, tal como la conocemos, se encuentra bajo ataque por la corriente 
conocida como nacionalismo. Esta corriente ideológica ha resurgido en los últimos 
años y, actualmente, representa una amenaza para la población mundial por su 
oposición a ciertas libertades inherentes del ser humano (Forti, 2024, párr. 1; Sanahuja, 
2019, p. 67). Ejemplos concretos de los partidos o movimientos nacionalistas son 
los de Le Pen en Francia, Orbán en Hungría, Abascal en España, Trump en Estados 
Unidos o Modi en India (Forti, 2024, párrs. 2, 5).

¿Por qué surgen estos nacionalismos? Su surgimiento se puede deber a diversos 
factores, pero la creencia principal es que nacen por el fracaso de las políticas 
globalistas como consecuencia de la crisis económica del 2008. Esta crisis llevó a 
que miles de personas se desencanten con lo que se entiende como globalización y 
opten, en su lugar, por abrazar sus tradiciones y su cultura. Otro factor señalado es 
que ciertos sectores sociales percibieron una exclusión dentro de su propia sociedad, 
lo que conllevó a que sientan temor por todo aquello que fuese diferente (Sanahuja, 
2019, pp. 60-62). En paralelo, muchos aspirantes a políticos vieron en este nuevo 
nacionalismo una ventana de oportunidad perfecta para alcanzar el poder, apelando 
a los sentimientos más primigenios de sus conciudadanos y, sobre todo, a discursos 
populistas que surgieron como expresiones del nacionalismo y promovieron una 
escisión entre la ciudadanía (Kahhat, 2019, pp. 15-19).

Este nacionalismo, que con el tiempo muchas veces ha asumido tintes más radicales, 
ha sido analizado por diversos profesionales de la ciencia política. No obstante, son pocas 
las oportunidades en que este concepto se ha pensado a través de su representación 
en los medios de comunicación, específicamente en series de televisión. Por ello, en el 
presente artículo analizamos el nacionalismo en la serie X-Men '97. Ello debido a que esta 
serie, además de haber tenido una gran popularidad en el 2024, es una de las más vistas 
en la plataforma streaming Disney+ y busca, según sus propios productores, abordar y 
trasladar a un público juvenil las dificultades políticas y sociales que atraviesa el mundo 
hoy en día, como por ejemplo el incremento del nacionalismo o de la homofobia (Ruiz 
Jiménez, 2024).

Por otro lado, se debe resaltar la importancia del estudio de la ficción. De acuerdo 
con Sánchez Jaramillo y Molina Valencia,

la ciencia ficción hace una crítica a las posibles consecuencias de la vida que 
estamos llevando, a través de un mundo imaginado, contrastando ambas reali-
dades, asumiendo un mundo real y otro ficticio, presentando lugares o eventos 
no cotidianos que desfiguran lo real, originando una sociedad imaginada pero 
convincente. (2017, p. 80)



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 73

CIENCIA POLÍTICAEl nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de la serie X-Men '97

Eso significa que la ficción nos puede ayudar a comprender de manera lúdica la 
realidad que nos rodea, sin que esto signifique menospreciar a esta última. Por ello, 
resulta importante escoger series para que, sobre todo la juventud, pueda conectarse 
con las diversas disciplinas que conforman el mundo académico, como en este caso 
la ciencia política.

¿Por qué se escogió a los X-Men '97 en particular para este análisis? Principalmente 
por las características particulares de los personajes y por sus respectivas similitudes 
con personas de carne y hueso, tal como se observará a continuación.

JUSTIFICACIÓN

Desde que surgieron como personajes de cómic para la compañía Marvel en 1963, los 
X-Men han marcado un antes y después. La representación de personajes con poderes 
que, a diferencia de los héroes como Capitán América, Thor o Iron Man, son odiados 
por la sociedad por el mero hecho de existir, hizo que muchos ciudadanos oprimidos 
se sintieran representados por estos personajes de viñetas. Entre estos grupos margi-
nados podemos encontrar a los migrantes, afrodescendientes y personas LGTBIQ+ 
(Bukač, 2016, pp. 120-122).

Inclusive, podría decirse que estos mutantes no siempre fueron hegemónicos 
con respecto a su representación de la diversidad. En sus inicios, los X-Men, así 
como muchos otros personajes de cómics, fungieron como promotores de los 
valores estadounidenses, especialmente durante la Guerra Fría (Darowski, 2014a, 
pp. 20-22). Por ello, no es extraño ver que, en los primeros números de los cómics, 
estos personajes asumían roles enfocados, como defender al país de la amenaza 
externa representada por Magneto o incentivaban a defender los tradicionales roles 
de género —supuestamente baluartes del nacionalismo estadounidense— en los 
cuales el hombre es aquel que asume el rol de superhéroe, mientras que la mujer está 
más relacionada con el rol de madre, esposa o enfermera (Garneau & Foley, 2014, 
pp. 180-181).

Sin embargo, con el pasar del tiempo, cambió la coyuntura política y, junto a ella, 
cambiaron los X-Men, quienes, como se mencionó al inicio de esta sección, dejaron 
de presentarse como promotores de los valores estadounidenses para, más bien, 
promover la defensa del otro, del indefenso. A la par, los humanos dejaron de observar 
a los mutantes como curiosidades exóticas y empezaron a temerles por el hecho 
de ser diferentes, de ser los otros. Ante este panorama, la dicotomía presentada 
se radicalizó aún más de lo señalado inicialmente y esto llevó al surgimiento de 
facciones. La primera facción era representada por aquellos mutantes que defendían 
la propuesta pacifica de coexistencia entre su raza y los humanos. La segunda, por 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202574

L. F. Llanos

su parte, se encontraba conformada por aquellos sectores que defendían la supuesta 
superioridad de los mutantes frente a la humanidad (Darowski, 2014b, pp. 97-100).

El primer grupo de mutantes, liderado por el profesor Charles Xavier, tenía como 
objetivo principal buscar la coexistencia pacífica con aquellos humanos que tanto los 
desprecian. No obstante, dentro de esta raza no todos comparten el mismo sueño 
utópico de Xavier. En contraste con el profesor, está su amigo Erik Lehnsherr, más 
conocido como Magneto, representante del segregacionismo/nacionalismo. Él 
representa la antítesis de su colega: defiende a la raza mutante a través de la violencia 
y considera que son seres superiores frente al homo sapiens (Garneau & Foley, 2014, 
pp.  179-182). Sin duda, Magneto representa el claro ejemplo de un nacionalismo 
extremista. A través de este personaje, podemos entender el efecto de la ideología 
del nacionalismo mostrado en X-Men '97 y cómo este conocimiento adquirido se 
puede llegar a aplicar en nuestros días. Inclusive el personaje puede entenderse como 
un reflejo de las ideas nativistas1 en detrimento de la cohesión entre ciudadanos de 
diferentes “razas”.

Asimismo, haciendo una comparación con la coyuntura actual, podemos 
percatarnos de por qué es importante analizar este tipo de nacionalismo, aunque 
sea a través de una serie animada. El nacionalismo radical, en lugar de promover 
la democracia como una forma de gobierno aceptable para dirigir el sino de una 
nación, la observa como una dificultad que promueve la cohesión entre personas 
en vez de impulsar la superioridad y los intereses de una etnia o grupo en particular. 
Para ello, bastará con contestar la siguiente interrogante: ¿cómo los diálogos de los 
personajes de la serie X-Men '97 ayudan a ejemplificar las características principales 
del nacionalismo contemporáneo?

Por otro lado, la metodología de la presente investigación se basa principalmente 
en un método cualitativo, pues el enfoque está en el análisis de la serie X-Men '97. Para 
ello, analizaremos con detalle todos los capítulos de la primera y única temporada 
de esta serie, que se encuentra disponible en el streaming Disney+. Asimismo, es 
necesario resaltar que, en la presente investigación, nos enfocamos en analizar el 
diálogo de los personajes, por lo que estamos frente a un análisis discursivo. El criterio 
de selección se basa en aquellos personajes que promueven sobre todo posturas más 
nacionalistas, como es el caso de Bastion o de Magneto. Una vez elegidos los diálogos 
entre personajes —lo cual se hizo en base a la presencia de influencias nacionalistas—, 
se realiza el análisis de dichos discursos.

1	 El nativismo se puede entender como una idea política que promueve la defensa de las personas, 
supuestamente autóctonas, dentro de un territorio. En su imaginario social, todas las personas 
que no pertenecen a su concepción de nativo, son el enemigo. Es por ello que deben ser expul-
sadas o, en el peor de los casos, pueden llegar incluso a promoverse discursos de exterminio.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 75

CIENCIA POLÍTICAEl nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de la serie X-Men '97

A su vez, nos enfocamos en revisar aquellas fuentes relacionadas no solo a los 
X-Men, con el propósito de entender más a profundidad a estos personajes del cómic, 
pero también revisamos lecturas relacionadas al nacionalismo (por ejemplo, las de 
Anderson, 1993/1983; Carreras, 1998; Guibernau, 1996; Kahhat, 2019; Mylonas & Tudor, 
2023; Pamir, 1997), con el objetivo de entender qué tipo de nacionalismo pregona el 
mutante conocido como Magneto y si se conecta con las corrientes contemporáneas 
de esta ideología.

MARCO TEÓRICO

El nacionalismo

De acuerdo con Mylonas y Tudor (2023, pp. 15-16), el nacionalismo puede entenderse 
como el hecho de pertenecer a un grupo nacional. Este sentido de pertenencia puede 
tener sus bases en diversas características, como el territorio, la etnia, el idioma o la 
religión. El nacionalismo busca que las personas sientan que forman parte de una 
entidad más grande, una suerte de gran familia que los protegerá (Guibernau, 1996, 
p. 14). A su vez, asume que todas aquellas personas que atenten contra el desarrollo 
de su proyecto político serán clasificadas como traidoras, al no proteger los intereses 
de su grupo.

Asimismo, es necesario entender que el nacionalismo se puede concebir como la 
decisión —de un individuo o un grupo— de identificarse con un sector dentro de una 
sociedad, muchas veces a través de las distinciones mencionadas anteriormente. 
En otros casos, estos nacionalismos surgen muchas veces a través de historias 
formuladas durante generaciones, lo que conlleva a que ciertos sectores de la 
sociedad se identifiquen cultural y socialmente con estas leyendas al considerar que 
provienen de ellas (Anderson, 1993/1983, pp. 38-44).

De acuerdo con Hegel, para que el nacionalismo prospere no es necesaria la 
presencia de un aparato estatal, lo que significa que se puede prescindir de la creación 
de un Estado. En la misma línea, el filósofo alemán considera más necesario el 
sentimiento de pertenencia a un grupo, que la creación del Estado nación (Carreras, 
1998, pp. 7-12). Aunque actualmente se sabe que la mayoría de los nacionalismos 
presentes en distintas partes del mundo demandan la creación de Estados propios 
o, al menos, de su reconocimiento legal por parte de un Estado o de una institución 
supranacional. Esto lleva a creer que, si bien en un inicio los nacionalismos no vieron la 
necesidad de un aparato estatal para validar su independencia, con el paso del tiempo 
se dieron cuenta de la necesidad de formar uno para proceder con su independencia y 
con la prevalencia de sus tradiciones y su cultura (Mylonas & Tudor, 2023, pp. 103-116).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202576

L. F. Llanos

Además, para Mylonas y Tudor (2023), los nacionalismos contemporáneos 
tienen sus bases en la participación política. Es a través de esta participación que se 
espera que este grupo de individuos —unidos por diversas características— pueda 
lograr los objetivos que se plantea. Entre estos se encuentran el reconocimiento de 
su independencia, de los símbolos pertenecientes a su cultura y la existencia de un 
territorio para gobernar. Los símbolos culturales pueden estar representados en 
distintas expresiones, tales como la música, el teatro, las banderas, los feriados, los 
héroes, etcétera (Mylonas & Tudor, 2023, pp.  21-24). Además, los mismos autores 
hacen énfasis en que existen, grosso modo, dos tipos de nacionalismos: uno es el 
inclusivo, que busca asimilar distintas etnias dentro de un territorio, y el otro es el 
excluyente, que busca expeler a todas aquellas personas que no formen parte de 
estos grupos (Mylonas & Tudor, 2023, pp. 25-26).

El nacionalismo contemporáneo, en su vertiente más extremista, se expresa 
como una versión del nativismo. Una corriente que, ante todo, busca defender a 
aquellas personas que forman parte de una etnia o grupo particular y que rechaza la 
presencia de aquel que sea diferente (Kahhat, 2019, p. 28). Por otra parte, promueve 
que solo aquellos que pertenecen a determinada etnia o sector sean los encargados 
de determinar la creación y posterior aplicación de determinadas leyes en favor de 
dichos sectores (Mudde & Rovira, 2017, pp. 82-83). Además, estos sectores muestran 
su oposición a aquellos que, aun siendo de su misma clase, apoyan a los foráneos 
(Mudde & Rovira, 2017, pp. 104-105).

Entonces, en líneas generales, podemos apreciar que el nacionalismo es una 
corriente ideológica que busca, ante todo, representar y defender las características 
de ciertos sectores de una sociedad. A través de la creación de Estados y mediante la 
defensa de ciertas tradiciones culturales, los nacionalistas buscan reivindicar a estos 
grupos de la sociedad que muchas veces han sido objeto de un estado de marginación 
(Pamir, 1997, p. 19). Por último, hay que enfatizar que para Mylonas y Tudor (2023, 
pp. 38-41), el nacionalismo contemporáneo requiere ante todo de un partido político 
que funja como un intermediario entre las demandas de este grupo y el poder político 
de turno.

Entonces, observamos que el nacionalismo puede entenderse como una ideología 
que, ante todo, defiende una nación y las características culturales y geográficas de 
cierto grupo humano. Si bien algunas corrientes nacionalistas buscan reivindicar 
el rol de ciertos sectores de la sociedad en el mundo contemporáneo, otro sector 
se apoya en esta corriente con el único fin de oponerse a la presencia de grupos 
externos. Estos últimos suelen apelar al uso de la violencia como un medio para 
lograr la “limpieza étnica”, muchas veces propagada en sus discursos nacionalistas, 
tal y como se denuncia que ocurre en Gaza actualmente.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 77

CIENCIA POLÍTICAEl nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de la serie X-Men '97

En general, habiendo abordado el concepto de nacionalismo y definido cuáles son sus 
características, podemos adentrarnos en el contexto de la serie X-Men '97. Sin embargo, 
antes es necesario resaltar que, al momento de analizar los discursos de los personajes 
de Marvel, se aplicará el concepto más radical del nacionalismo, con el propósito de 
verificar si es que el discurso de estos personajes es similar a las características del 
concepto de nacionalismo.

CONTEXTO DE LA SERIE Y DEL PERSONAJE

Es necesario comprender el contexto que está detrás de X-Men '97. La serie transcurre 
en el contexto posterior a la serie original de los años noventa. Los X-Men están tratando 
de lidiar con la partida del profesor Xavier, quien se encuentra en el espacio exterior 
curándose las heridas provocadas después de un fallido atentado antimutante. Ante este 
panorama de abandono por parte de su maestro y guía, Scott Summers (alias Cíclope) se 
alza como el nuevo líder de los X-Men en su búsqueda por la coexistencia pacífica entre 
humanos y mutantes. No obstante, hubo un impedimento (creado por el propio Charles 
Xavier) que evitará que Cíclope se alce como líder indiscutible: su testamento. En este, 
donó todas sus propiedades, así como el liderazgo de su equipo, a su amigo y enemigo 
ideológico: Magneto.

Las razones de esta decisión son abordadas a lo largo de la serie, pero bien 
podrían resumirse en el hecho de que Xavier buscaba que su viejo amigo “transitara 
su camino”. Esto con el propósito de abrir sus horizontes y asegurarse, a la par, que 
sus X-Men no tuviesen que preocuparse de Magneto como enemigo. Incluso, es 
posible que Xavier buscase que sus pupilos viesen en Magneto a un nuevo aliado que 
trata de dejar atrás su pasado. No obstante, diversos hechos que suceden a lo largo 
de la serie harán que el mutante no solo rechace el camino de su amigo, sino que más 
bien reafirme a rajatabla sus convicciones nacionalistas.

Es necesario entender por qué Magneto actúa de la manera en que lo hace. Nacido 
como Erik Lehnsherr en el contexto de la Alemania nazi, Magneto aprendió lo que era 
ser despreciado por el simple hecho de existir. El hecho de ser de ascendencia judía 
hizo que fuese capturado y colocado en campos de concentración bajo el número 
214782, cuando apenas era un niño. Allí descubrió su habilidad para manipular 
no solo el metal, sino también toda tecnología, al funcionar esta con campos 
electromagnéticos. Como consecuencia de este hallazgo, Lehnsherr se percató de 
que pertenecía a una raza diferente a la que debía proteger con sus habilidades no 
solo de ser perseguida por los nazis, sino por toda la humanidad.

Fue así como adoptó el nombre de Magneto y buscó promover la defensa de los 
mutantes, utilizando muchas veces métodos no ortodoxos para lograr sus objetivos. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202578

L. F. Llanos

Más adelante, empezó a promover no solo la defensa de los mutantes, sino que 
incluso adoptó la creencia de que los mutantes eran una raza superior y que tenían 
el deber sagrado de superar al homo sapiens en la carrera evolutiva —una clara 
alusión al nazismo, lo cual se entiende como una paradoja, al ser Magneto de origen 
judío—. Entonces, se puede observar que el llamado amo del magnetismo ya no solo 
busca defender a la raza mutante, sino que también se vuelve el representante de 
un movimiento nacionalista mutante, al menos en los cómics, a través del cual se 
incentiva a que los mutantes sean los únicos ciudadanos garantes de derechos en 
detrimento de los humanos. Pero, ¿cómo se desenvuelve este nacionalismo en la 
serie de streaming? Eso es lo que abordaremos a continuación.

¿LA DEFENSA DE LA RAZA O LA COEXISTENCIA?

Desde el inicio de la serie, vemos que Magneto trata realmente de abrazar los ideales 
de su desaparecido amigo Charles Xavier. Esto se puede observar en el cambio 
de traje: del típico traje rojo con un casco a un traje con una enorme M y una capa 
(haciendo clara alusión a la figura típica del superhéroe). Pero también se puede 
apreciar en una escena del segundo capítulo, en la cual Magneto —después de haber 
sido víctima de un atentado por parte de un extremista conocido como el ejecutor— 
lanza un discurso cargado de reivindicación, pero también de advertencia, dirigido a 
los miembros del comité de Naciones Unidas que lo juzgaba, aunque su público en 
general es toda la humanidad:

Este es su sueño, mi raza arrodillada ante ustedes impotente y temerosa. Todo 
lo que los X-Men han hecho es usar sus asombrosos poderes para proteger a 
un mundo que los odia y les teme ... ¿Qué debemos hacer para ser suficiente-
mente buenos? ¡NUNCA MÁS! ... Hubo una época en que los hubiese aplastado 
a todos por lo que le hicieron a Tormenta. Pero, hoy no, pues un viejo amigo me 
retó a recordar esta vista de la Tierra ... Charles Xavier me confió su sueño y no 
les pide que amen o acepten a los de mi especie [los mutantes] como a los de la 
suya [los humanos], sino que simplemente acepten que este es un mundo que 
compartimos ... Estoy tratando de ser mejor, por favor, no me hagan decepcio-
narlos. (DeMayo & Winderbaum, 2024)

A la luz de este discurso, podemos observar que Magneto siempre ha defendido 
a la raza mutante y el medio que ha aplicado para lograr este objetivo ha sido, casi 
siempre, la violencia. No obstante, como consecuencia de la promesa que le hizo a 
Xavier, decidió matizar sus acciones y buscó, ante todo, la cohesión entre humanos 
y mutantes, no sin antes dejar una advertencia plasmada en la última línea de su 
discurso.

“Estoy tratando de ser mejor. No me hagan decepcionarlos”. Esta frase marca el 
inicio de un intento de autorreforma por parte del llamado amo del magnetismo. Se 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 79

CIENCIA POLÍTICAEl nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de la serie X-Men '97

hace énfasis en la palabra intento, ya que Magneto demanda a la humanidad que no 
haga que la decepcione. Este último extracto hace referencia a que el personaje hará 
un esfuerzo por cambiar, siempre y cuando la humanidad trate, a su vez, de reducir 
la discriminación y la persecución contra la raza mutante. Entonces, podríamos decir 
que estamos frente a un intento de cooperación en detrimento del nacionalismo 
radical inicial.

Sin embargo, no basta con defender una raza y, en ciertos casos, pregonar la 
violencia para ser clasificado como nacionalista. Como vimos al inicio de este 
ensayo, el proyecto debe tener características adicionales. ¿Cuáles serían estas 
características nacionalistas en el proyecto de Magneto? Estas son explicadas por la 
mutante Rogue a su pareja Gambito en el quinto capítulo de la serie: “Cuando estuve en 
la isla, [Magneto] pasó semanas hablando de lo especiales que éramos los mutantes. 
De cómo, algún día, tendríamos nuestras propias ciudades y cultura. Inclusive tenía 
planes Remy [Gambito]: arte mutante, moda y danza” (DeMayo & Winderbaum, 2024). 
Estas ideas, sin duda, van acordes a la teoría nacionalista de formar una nación en un 
territorio y, a la par, tener tradiciones pertenecientes a una raza o cultura en particular 
(en este caso, los mutantes).

El territorio donde esta utopía vendría a desarrollarse es una isla llamada Genosha. 
En este lugar, los mutantes pueden desarrollarse como individuos en un estado de 
libertad nunca antes apreciado en la serie. Por otro lado, debe mencionarse que 
Genosha ofrece una realidad desconocida hasta ese momento para los mutantes: 
la posibilidad de no ocultarse (ya sea por sus poderes o por la apariencia física que 
estos les brindan) en un entorno multicultural en el que la hegemonía cultural era la 
mutante, no homo sapiens. En el caso del gobierno, este se encuentra conformado 
por Magneto como un líder indiscutible del reciente Estado nación después de haber 
sido electo en una asamblea interna conformada por diversos mutantes. Además, es 
necesario resaltar que el modelo de gobierno que se aplicaría en esta ciudad sería el 
de una camarilla conformada por mutantes de distintos rangos, por lo que podríamos 
hablar de una oligarquía, mas no de una república. Lamentablemente, no todos 
alrededor del globo, sobre todo la ONU, se mostraron entusiasmados con la idea de 
que un “terrorista reformado” asumiera el principal cargo político del infante Estado.

Es más, un diálogo interesante se da en torno a esta problemática entre Magneto 
y Valerie Valer. Esta última es la encargada de ser enlace entre el Gobierno de los 
Estados Unidos y los mutantes, en el contexto del capítulo 5:

Magneto: Seguramente el derecho de Genosha a gobernarse, no solo se prote-
gerá, sino que se valorará, como ocurre con todas las naciones de la ONU.

Valerie: La mayoría de las naciones no dejan que un terrorista sea su líder.

Magneto: Sin embargo, muchas otras permiten que sus líderes sean terroristas.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202580

L. F. Llanos

El diálogo anterior muestra la posición de Magneto con respecto a la necesidad 
de que su nación tenga la potestad de elegir al líder que considere más apto, sin que 
algún otro gobierno u organismo internacional interfiera en esta decisión. Asimismo, 
muestra una posición contraria a la tradición de la ONU de, supuestamente, permitir 
que líderes de gobiernos extranjeros se conviertan en terroristas y aun así se les dé 
la posibilidad de participar. Esto resulta sin duda polémico, tomando en cuenta que 
es una actividad que se realiza contemporáneamente en la arena internacional. Sin 
embargo, poco después de este diálogo, en el mismo episodio ocurrirá una tragedia 
que marcará un antes y un después para los mutantes.

El genocidio en Genosha, equiparable con la violencia presente en Palestina 
o Ucrania, fue provocado a raíz del ataque del centinela2, salvaje que masacró a 
la naciente y próspera nación mutante y que acabó con la vida de millones de sus 
ciudadanos, a través de lo que puede entenderse como una limpieza étnica. Inclusive 
se creyó que Magneto había fallecido, víctima del ataque. Más adelante, dentro de la 
trama de la serie, se sabe el ataque fue provocado por Bastion, un villano proveniente 
del futuro (mitad humano, mitad centinela), quien —debido a su crianza por parte 
de una madre antimutante y también a consecuencia de su propia programación— 
terminó detestando a todos esos seres, a quienes consideraba una amenaza para la 
prosperidad del ser humano.

Esta idea de que los mutantes representaban una amenaza, materializada en 
el genocidio de Genosha, terminó destruyendo toda esperanza de cohesión entre 
humanos y mutantes. Por parte de los primeros, el ataque solo fungió como un 
reforzador para que las personas más radicales se permitieran a sí mismas mostrar 
su odio sin el temor de ser juzgados. Por el lado de los segundos, sintieron que la 
humanidad nunca los iba a apoyar y que debían, en algunos casos, asumir medidas 
radicales con el propósito de no terminar exterminados como sus pares en Genosha.

LA TRAGEDIA Y LA RADICALIZACIÓN DE HUMANOS Y MUTANTES

A través de la serie, al igual que en la realidad contemporánea, podemos observar 
cómo el surgimiento de corrientes nacionalistas tiende, en algunos casos, a empo-
derar las causas políticas de sectores de la sociedad que pueden, a su vez, provocar 
el surgimiento de corrientes opuestas que más bien promueven la defensa de su raza 

2	 Los centinelas son robots, inicialmente diseñados por el científico humano Bolivar Trask, con el 
único propósito de localizar mutantes y exterminarlos. Esto al considerar que estos últimos repre-
sentan la extinción de la raza humana. Su primera aparición en los cómics fue en The X-Men #14, 
de la mano de Stan Lee y Jack Kirby. El centinela salvaje es una mezcla conformada por partes 
de centinelas destruidos y diversas máquinas, con el propósito de exterminar de la manera más 
rápida y eficiente a la mayor parte de la raza mutante.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 81

CIENCIA POLÍTICAEl nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de la serie X-Men '97

(Mylonas & Tudor, 2023, p. 15). En el caso de los mutantes, una vez que se percibió que 
este grupo se había empoderado y amenazaba el statu quo de la humanidad, ciertos 
sectores más conservadores decidieron actuar y defender a la raza humana. En 
paralelo, es interesante notar cómo Bastion representa los ideales de estos sectores 
reaccionarios al actuar como una suerte de “superhéroe” de la humanidad, a la cual 
no solo defiende, sino que también mejora tecnológicamente.

Logra esto último al transformar a humanos normales en androides centinelas, 
capaces de regenerarse y con una capacidad armamentística capaz de hacerle frente a 
los poderes mutantes (algo que no tenían sus versiones anteriores). Sin embargo, habría 
que preguntarse: si ya había diezmado a la mayor parte de la población mutante, ¿por 
qué crear un ejército de centinelas cazadores? Pues todo formaba parte de su proyecto 
a largo plazo llamado operación cero tolerancia (operation: zero tolerance, OZT), que 
buscaba exterminar a toda la raza mutante sin excepción e inclusive proponía eliminar 
a aquellos humanos que mostrasen cualquier tipo apoyo hacia esta población.

La transformación de humanos en centinelas modificados muestra un claro 
ejemplo de qué más puede pasar cuando un grupo segregado —como los mutantes— se 
empodera: las personas buscan armarse y reaccionar. Solo que en el caso de X-Men '97, 
es Bastion quien decide realizar este acto reaccionario. Inclusive Bastion explica esta 
demanda de seguridad ante la presencia un enemigo “externo” en un monólogo dirigido 
a Valerie Valer, quien sobrevivió al genocidio de Genosha:

Dejando de lado la aliteración, Genosha no fue un genocidio, fue gestión de 
tiempo. En cien años, los mutantes van a ser diez veces más que los humanos 
y generaciones después, los humanos se extinguirán. Es como la aterradora 
capa de ozono en las noticias. “Actúa hoy para salvar el mañana” ... Hasta hoy, 
él [participante en el experimento de transformación] era un tipo común. Con 
tanto amor a los mutantes la gente como él usó las salas de chat para hablar 
libremente, para conectarse. Las constructoras [para las que el participante del 
experimento trabajaba] echaron a diez obreros y contrataron un mutante con 
la fuerza de diez hombres. ¿Qué debe hacer un taxista cuando un teleportador 
te lleva allí enseguida? La comunidad humana tiene miedo. Les dijeron una y 
otra vez que el pasado los está dejando atrás. [Yo] los invito a recuperar su rele-
vancia. (DeMayo & Winderbaum, 2024)

Para Bastion, el genocidio que provocó en Genosha no fue más que un intento 
de atrasar lo que según él es inevitable: la extinción de la humanidad. Esto como 
consecuencia de la rapidez con la que más mutantes van naciendo en el mundo. Esto 
sin duda representa una amenaza al estilo de vida de la humanidad. A la par, se puede 
observar el uso del típico discurso xenofóbico.

Este clama que los inmigrantes quitan trabajo a los “verdaderos” ciudadanos, solo 
que en este caso se ha reemplazado el término migrantes por el término mutantes, 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202582

L. F. Llanos

pero todo apela al primitivo sentimiento del miedo. Inclusive, el discurso propuesto por 
el villano muestra claros paralelismos con el proteccionismo económico formulado 
por varios nacionalistas contemporáneos como Abascal, Le Pen, Orbán, Trump, 
etcétera. Por último, Bastion revela que, gracias a él, la humanidad podrá recuperar 
el orgullo y el prestigio de los que alguna vez gozó, hasta la llegada de los mutantes.

Otro punto interesante para analizar en el discurso nacionalista de Bastion, 
quien promueve la hegemonía de la humanidad, se evidencia cuando hace referencia 
a aquellos humanos que consideran que pueden convivir con mutantes o que, al 
menos, consideran que pueden vivir en armonía. Pues, en líneas generales, considera 
que estos individuos son traidores a su raza: “La humanidad es buena, muy buena, por 
eso deben de ser exterminados. ... La tolerancia es igual a extinción, pero la empatía 
es aún peor” (DeMayo & Winderbaum, 2024). En el caso de Magneto y Xavier ocurre 
algo parecido, ya que para el primero el hecho de que Xavier siga defendiendo la 
coexistencia pacífica entre humanos y mutantes, a pesar de lo ocurrido en Genosha, 
representa una traición a su especie (al igual que lo que sucede con Bastion): “Charles, 
finalmente hallaste el temple para hacer lo necesario, traicionaste a tu raza”. Pero, a 
su vez, podemos observar cómo Magneto radicaliza su discurso al grado de tener 
ciertas similitudes con los discursos nazis que apelaban a la superioridad de la raza 
aria, solo que en esta ocasión se enfoca en la superioridad del mutante: “¿Por qué 
siempre defiendes a aquellos que son genéticamente inferiores a nosotros?”

Entonces, sin duda podemos observar que, para el mutante, la humanidad ya no 
es más que un recuerdo y que, si bien trató por todos los medios de aceptar el ideal 
de cooperación entre humanos y mutantes de su amigo Xavier, Genosha marcó un 
punto de no retorno. Además de regresar al antiguo atuendo que sin duda representa 
un retorno a su faceta como villano, en esta ocasión Magneto está dispuesto a acabar 
con la humanidad en su totalidad, tal y como se puede observar en este diálogo con 
Xavier, en el que le ofrece la oportunidad de aceptar el ideal de la violencia como único 
medio para asegurar el bienestar de los mutantes:

Xavier: Por favor, Magnus, sé razonable.

Magneto: No soy yo el que necesitas razonar, Charles. … Cuando nos abando-
naste … transité por tu camino. ¿Estás listo para seguir el mío?

Xavier: Magnus, tu camino solo conduce a la destrucción, debes reparar el daño 
que causaste.

Magneto: ¿La humanidad reparará a Genosha? Oh, viejo amigo, debiste estar 
allí, es tal y como lo dijiste aquel día en el bar, una promesa cumplida.

…

Magneto: ¿Cuántos huesos más pavimentarán el camino al futuro, Xavier? 
¿Cuanta más tolerancia debemos suplicar como mendigos? El sueño de su 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 83

CIENCIA POLÍTICAEl nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de la serie X-Men '97

profesor ha muerto. Así que les ofrezco uno nuevo. Un hogar para reemplazar el 
que nos robaron: una nueva Genosha.

Xavier: No somos dioses, Magnus.

…

Magneto: Solo nos quedan dos opciones. Aferrarnos a este mundo moribundo o 
levantarnos a su futuro y contemplar este planeta maltrecho ya caído … decidan, 
mis X-Men. (DeMayo & Winderbaum, 2024)

Aquí podemos observar que el nacionalismo de Magneto adquiere matices 
extremistas, al grado de considerarse —tanto a su persona como a sus compañeros 
mutantes— como los legítimos herederos de la Tierra. Inclusive, podríamos asumir 
que este discurso tiene características nacionalistas, pero también mesiánicas. Este 
último es un clásico mecanismo por parte de líderes nacionalistas, quienes tienden a 
presentarse como los salvadores de sus razas con el propósito político de asegurar 
el apoyo por parte de la población a la que dicen representar y así afianzar su poder 
político (Mylonas & Tudor, 2023, pp. 68-72).

Magneto busca obtener el apoyo de todos aquellos mutantes que consideran que 
el sueño de unión propuesto por Xavier ha fracasado y que es momento de tomar 
soluciones más radicales. Inclusive, una de las frases del fundador de los X-Men 
describe a la perfección el sentir de los ciudadanos mutantes posterior a Genosha: “A 
pesar del poder de las palabras, nada puede curar este dolor [a causa del genocidio]” 
(DeMayo & Winderbaum, 2024).

Esta frase denota un derrotismo por parte de Xavier, quien hasta cierto grado 
parece aceptar que su sueño de una coexistencia pacífica entre humanos y mutantes 
está destinado al fracaso. Debemos entender que Genosha representó para la 
población mutante un choque con una realidad que probablemente se negaba a ver. 
Y es que la humanidad, sin importar lo que hicieran, sin importar cuánto buscaran 
adaptarse para que los acepten como parte de una comunidad, siempre los iba a 
rechazar como si fuesen parias. Eso lleva a que el homo superior tome las ideas 
de Magneto como si fuesen suyas, todo con el propósito no solo de sobrevivir, sino 
también de prosperar.

De hecho, esta idea se puede ver reforzada por las declaraciones de Valerie Valer, 
quien resalta el gran cambio que representó Genosha para ella, siendo una humana 
y sobreviviente de la masacre. Pero, a su vez, la funcionaria plantea qué debieron 
sentir los mutantes mientras se realizaba la matanza, todo en un monólogo dirigido a 
Bastion, en el contexto del capítulo 8:

¿Sabes? En Genosha sentí muchas cosas. Dolor, pena, admiración por los que 
lucharon contra viento y marea. Pero ¿sabes qué fue lo más raro? Nadie [de los 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202584

L. F. Llanos

mutantes asesinados] parecía conmocionado y sorprendido. Ni siquiera yo. Sí, 
estaba asustada, pero en realidad sentí un profundo déjà vu...porque siempre 
terminamos en el mismo lugar horrible ... Lo más aterrador de lo que pasó en 
Genosha no fue la muerte o el caos. Fue un pensamiento, lo único cuerdo que 
puedes pensar cuando te persiguen robots asesinos construidos para matarte: 
Magneto tenía razón. (DeMayo & Winderbaum, 2024)

Este discurso muestra una aceptación al discurso radical, pero resulta interesante 
que lo diga alguien perteneciente al bando que busca ser subyugado bajo los ideales de 
Magneto. Muestra que la violencia puede ser un factor determinante para un movimiento 
nacionalista, dado que en un largo plazo puede terminar cohesionando a todos los 
miembros de la comunidad bajo el estandarte de la sobrevivencia y la prosperidad. Un 
ejemplo similar se puede encontrar en el accionar de Bastion al usar los miedos de 
la humanidad, derivados de los supuestos atentados provocados por mutantes, con el 
propósito de armar un frente en contra de aceptar la idea de que la mutación es el futuro.

Este sombrío panorama nos muestra que realmente no existen dos bandos, sino 
más bien tres. El primero dirigido por Magneto, que busca defender el derecho de 
los mutantes a existir, sin importar qué medios se usen para ello. El segundo, el de 
Bastion, quien busca mantener la soberanía de la humanidad frente a los mutantes a 
través del armamento de la ciudadanía y quien, al igual que Magneto, hace énfasis en la 
superioridad de su respectivo bando. Por último, existe un tercer bando promocionado 
por Charles Xavier, que defiende antes que un nacionalismo, la coexistencia entre 
ambas razas, bajo el discurso de que si trabajan juntos podrán llegar muy lejos.

Este discurso puede parecer el más coherente; no obstante, carece de la 
popularidad entre las masas al no captar la atención de sectores de la ciudadanía 
o de medios de comunicación (Kahhat, 2019, pp. 86-91). Esto puede deberse a que 
cambiar los ideales inherentes dentro de un individuo, sin importar de qué tratan 
estos, puede ser una tarea casi imposible, sobre todo si se encuentran cimentados 
desde la infancia. Magneto hace énfasis en esta realidad en un diálogo perteneciente 
a un flashback entre los personajes ocurrido en el episodio 10:

Xavier: ¿Has conocido a otros [mutantes]?

Magneto: No

Xavier: Yo conocí a varios. Muchos están solos y asustados, y van a temerles

Magneto: A odiarlos

Xavier: No si los guiamos, si los ayudamos a valorar sus dones y ayudamos a 
que el mundo vea todo lo que compartimos al ser diferentes.

Magneto: Ay, mi nuevo amigo, en mi experiencia es mucho más difícil doblegar 
las mentes que el metal



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 85

CIENCIA POLÍTICAEl nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de la serie X-Men '97

Es evidente que, para Magneto, quien ha quedado traumatizado por eventos 
en su vida como el Holocausto, la humanidad tiende a rechazar a todas aquellas 
personas ajenas a su grupo, especialmente si se trata de etnias. Sin duda, podemos 
observar que la violencia puede nacer del miedo, tal y como ocurre con los gobiernos 
autoritarios tanto históricos como contemporáneos. Por eso es que Magneto siempre 
ha pregonado la violencia como el único medio para lograr sus objetivos. Si bien 
estos pueden ser considerados loables y justos por ciertos sectores de la sociedad, 
no deja de lado que terminan atentando contra el bienestar de todos aquellos ajenos 
a su doctrina, sean estos individuos humanos o inclusive mutantes, que promueven 
la coexistencia entre ambos grupos.

Por el lado de Bastion, ocurre una situación bastante similar: su loable propósito 
de incentivar a que la humanidad no caiga en la obsolescencia, lo llevó a cometer uno 
de los más grandes atentados contra la raza mutante. Pero no se detuvo allí, sino que 
a través del plan cero tolerancia, que puede entenderse como un claro ejemplo del 
escalamiento de la violencia, como ocurre actualmente en Gaza, buscó el exterminio 
de todos aquellos humanos que mostrasen alguna aceptación o (peor aún) 
empatía con quienes él catalogaba como enemigos. Sin duda, ambos personajes 
nos muestran cuáles pueden ser las consecuencias de promover nacionalismos 
radicales y sus efectos en contra, tanto hacia la población que dicen querer proteger, 
como hacia la que desprecian.

Asimismo, dentro de la trama de la serie podemos observar cuáles podrían ser 
las consecuencias de que la violencia se propague en ambos bandos nacionalistas. Al 
final, el caos y la zozobra primarán, y el mundo podría terminar en un estado de anarquía 
y muerte. Este contexto de la serie de televisión puede verse replicado en los conflictos 
actuales que observamos en los medios de comunicación. Políticos como Trump son 
una clara influencia en las personalidades de Magneto y de Bastion, al ser personas que 
promueven únicamente los intereses de sus grupos, en detrimento del resto.

CONCLUSIÓN

Los X-Men siempre han buscado representar a las minorías o a grupos en situa-
ción de riesgo. La serie X-Men '97 no se aleja de ese propósito inicial, pero aborda 
una problemática adicional que actualmente está afectando a diversos países 
del mundo: los nacionalismos extremistas. En esta oportunidad hemos analizado 
de primera mano cómo los discursos radicales —tanto el de Bastion como el de 
Magneto— buscan representar a los verdaderos “dueños” de la Tierra. Estos perso-
najes de ficción no son muy diferentes a muchos políticos actuales, quienes basan 
sus apoyos en discursos radicales que apelan a una supuesta superioridad nacional 
en detrimento del otro, lo cual, en el largo plazo, puede llevar a un escalamiento de la 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202586

L. F. Llanos

violencia. Ejemplos de estos accionares se pueden ver en contextos actuales como 
los que ocurren en Ucrania y en Palestina.

También puede observarse que estos nacionalismos presentan una causa y 
justificación previa; eso significa que no aparecen de manera súbita. En ese sentido, 
la proliferación de un contexto polarizado y el auge de la exclusión y la discriminación 
generan un caldo de cultivo que sirve como detonante para estos nacionalismos 
extremos, especialmente aquellos que canalizan sus demandas a través de la violencia 
bajo la percepción de que esta es el único medio eficaz para conseguir sus objetivos.

Además, se puede apreciar cómo a través de los mensajes en medios televisivos 
se puede advertir acerca de los riesgos del nacionalismo, pero también es necesario 
tener cuidado, pues estas mismas series pueden ayudar a sectores nacionalistas 
a obtener herramientas o a reforzar sus discursos extremistas (Valero Matas, 
2005, pp.  268-274). A la par, debemos enfocarnos en la presencia de discursos 
nacionalistas, sobre todo en series que buscan revindicar las imágenes de héroes 
militares en distintos países del mundo, especialmente en países del sur global 
(Mylonas & Tudor, 2023, pp. 16-24).

Sin duda, los medios de comunicación son espacios a través de los cuales 
podemos conocer diversas características de una realidad. Es necesario abordar con 
mayor seriedad estas fuentes y usarlas como un recurso para lograr que la ciudadanía 
aprenda e identifique los riesgos de estas ideologías que atentan contra la estabilidad 
y el progreso. Solo queda esperar que más productos culturales se sumen a esta 
tendencia de educar a través de su contacto con la población, tal como en esta ocasión 
se ha hecho en X-Men '97, serie en la que se apela a la unidad antes que a la escisión.

REFERENCIAS

Anderson, B. (1993). Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la difusión 
del nacionalismo (E. L. Suárez, Trad.). Fondo de Cultura Económica. (Obra 
original publicada en 1983)

Bukač, Z. (2016). The Marvel of the American dream in the X-Men graphic novels and 
comic books. Working papers in american studies, 2, 114-129. https://kpk.ffzg.
unizg.hr/system/articles_document/doc/27/wpas_v2_huams_2016.pdf

Carreras, J. J. (1998). De la compañía a la soledad: el entorno europeo de los 
nacionalismos peninsulares. En C. Forcadell (Ed.), Nacionalismo e historia (pp. 
7-27). Institución “Fernando el Católico”; Excelentísima Diputación de Zaragoza.

Darowski, J. (2014a). “Evil mutants will stop at nothing to gain control of mankind!” 
X-Men, Communists and Cold War Containment Culture. En J. J. Darowsky 

https://kpk.ffzg.unizg.hr/system/articles_document/doc/27/wpas_v2_huams_2016.pdf
https://kpk.ffzg.unizg.hr/system/articles_document/doc/27/wpas_v2_huams_2016.pdf


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 87

CIENCIA POLÍTICAEl nacionalismo visto desde Marvel: un análisis de la serie X-Men '97

(Ed.), The ages of the X-Men: Essays on the children of the atom in changing times 
(pp. 17-30). McFarland & Company, Inc., Publishers.

Darowski, J. (2014b). X-Men and the mutant metaphor: Race and gender in the comic 
books. Rowman & Littlefield.

DeMayo, B., & Winderbaum, B. (Productores ejecutivos). (2024). X-Men '97 [Serie de 
televisión]. Disney+.

Forti, S. (2024). ¿La extrema derecha está otra vez “de moda”? Metapolítica, redes 
internacionales y anclajes históricos. Nueva Sociedad, (310). 66-78. https://
nuso.org/articulo/310-extrema-derecha-otra-vez-de-moda/

Kahhat, F. (2019). El eterno retorno. La derecha radical en el mundo contemporáneo. 
Crítica.

Garneau, E., & Foley, M. (2014). Grant Morrison’s mutants and the post–9/11 culture of 
fear. En J. J. Darowsky (Ed.), The ages of the XMen: Essays on the children of the 
atom in changing times (pp. 178-189). Rowman & Littlefield.

Guibernau, M. (1996). Los nacionalismos. Ariel.

Mylonas, H., & Tudor, M. (2023). Varieties of nationalism: Communities, narratives, 
identities. Cambridge University Press.

Mudde, C., & Rovira, C. (2017). Populism: A very short introduction. Oxford University Press.

Pamir, P. (1997). Nationalism, ethnicity and democracy: Contemporary manifestations. 
The International Journal of Peace Studies, 2(2), 3-19. https://www3.gmu.edu/
programs/icar/ijps/vol2_2/cover2_2.htm

Ruiz Jiménez, E. (2024, 14 de abril). ‘X-Men '97’: cuando la excusa nostálgica supera a 
la serie original y entiende que la Patrulla X siempre fue ‘woke’. El País. https://
elpais.com/television/2024-04-15/x-men-97-cuando-la-excusa-nostalgica-
supera-a-la-serie-original-y-entiende-que-la-patrulla-x-siempre-fue-woke.html

Sanahuja, J. A. (2019). Crisis de la globalización, el regionalismo y el orden liberal: el 
ascenso mundial del nacionalismo y la extrema derecha. Revista Uruguaya de 
Ciencia Política, 28(1), 59-94. https://rucp.cienciassociales.edu.uy/index.php/
rucp/article/view/427

Sánchez Jaramillo, C. A., & Molina Valencia, N. (2017). Ciencia ficción política y 
construccionismo. Athenea Digital. Revista de pensamiento e investigación 
social, 17(1), 79-96. https://doi.org/10.5565/rev/athenea.1722

Valero Matas, J. A. (2005). Nacionalismo: identidad, educación y construcción 
social. El Guiniguada, (14), 261-276. https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=2003107

https://static.nuso.org/media/articles/downloads/4.TC_Forti_310.pdf
https://nuso.org/articulo/310-extrema-derecha-otra-vez-de-moda/
https://nuso.org/articulo/310-extrema-derecha-otra-vez-de-moda/
https://www3.gmu.edu/programs/icar/ijps/vol2_2/cover2_2.htm
https://www3.gmu.edu/programs/icar/ijps/vol2_2/cover2_2.htm
https://www3.gmu.edu/programs/icar/ijps/vol2_2/cover2_2.htm
https://elpais.com/television/2024-04-15/x-men-97-cuando-la-excusa-nostalgica-supera-a-la-serie-original-y-entiende-que-la-patrulla-x-siempre-fue-woke.html
https://elpais.com/television/2024-04-15/x-men-97-cuando-la-excusa-nostalgica-supera-a-la-serie-original-y-entiende-que-la-patrulla-x-siempre-fue-woke.html
https://elpais.com/television/2024-04-15/x-men-97-cuando-la-excusa-nostalgica-supera-a-la-serie-original-y-entiende-que-la-patrulla-x-siempre-fue-woke.html
https://rucp.cienciassociales.edu.uy/index.php/rucp/article/view/427
https://rucp.cienciassociales.edu.uy/index.php/rucp/article/view/427
https://doi.org/10.5565/rev/athenea.1722
https://doi.org/10.5565/rev/athenea.1722
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2003107
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2003107


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 88-112

Recibido: 15.04.2025 / Aprobado: 24.09.2025doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8456

Gestionar lo público en la Antigüedad. 
La “administración estatal” en Mesopotamia, 
Egipto y China desde una perspectiva histórica

MANAGING PUBLIC AFFAIRS IN ANTIQUITY: 
“STATE ADMINISTRATION” IN MESOPOTAMIA, EGYPT, 
AND CHINA FROM A HISTORICAL PERSPECTIVES

Javier Iván Saravia Salazar
Universidad Nacional Mayor de San Marcos
jsaravias@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0009-0009-2806-9070 

RESUMEN

El artículo propone una lectura histórica del 
desarrollo de la gestión de lo público en 
Mesopotamia, Egipto y China, reconociendo el 
carácter anacrónico del concepto de adminis-
tración pública. Sostiene que, al constituirse 
como imperios, estas civilizaciones enfrentaron 
problemas públicos como seguridad, ley, buro-
cracia y distribución de recursos. La propuesta 
se distancia de enfoques tradicionales que 
vinculan el origen de la administración a socie-
dades prehistóricas o fines bélicos, y la asocia 
a la aparición de organizaciones complejas 
y sistemas burocráticos propios de grandes 
estructuras imperiales..

PALABRAS CLAVE: Administración 
pública / civilizaciones antiguas / Estado / 
Mesopotamia / Egipto / China

ABSTRACT

The article offers a historical reading of 
the development of public management in 
Mesopotamia, Egypt, and China, acknowledging 
the anachronistic nature of the concept of 
public administration. It argues that, as these 
civilizations formed empires, they faced public 
issues such as security, law enforcement, 
bureaucracy, and resource distribution. The 
proposal departs from traditional approaches 
that trace the origins of administration to 
prehistoric societies or military purposes, and 
instead links it to the emergence of complex 
organizations and bureaucratic systems within 
large imperial structures..

KEYWORDS: public managment / ancient 
civilizations / state / Mesopotamia / 
Egipto / China

Carlos Yampier Quevedo Gallardo
Universidad Nacional Mayor de San Marcos
carlos.quevedo1@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0000-0001-6146-2186 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 89

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

IINTRODUCCIÓN: LOS ANTECEDENTES HISTÓRICOS  
DE LA ADMINISTRACIÓN Y LA GESTIÓN DE LO PÚBLICO

Por lo general, la mayoría de los especialistas en economía, administración, ingeniería 
industrial y sociología de las organizaciones sitúan el surgimiento de la gestión y de 
la gerencia científica moderna en el contexto de la Segunda Revolución Industrial; es 
decir, entre finales del siglo xix y comienzos del siglo xx. Acerca de la formación de 
la administración pública y la burocracia, autores como Charles Tilly contribuyeron al 
tratamiento de la teoría belicista, que ha vinculado el desarrollo de la burocracia con 
los contextos bélicos (Tilly, 1992)1. Sin embargo, como señala Peng (2022), si bien el 
efecto que puede tener el conflicto en la construcción de la burocracia puede ser apli-
cable en contextos occidentales, no posee esa prominencia en otros contextos. En 
ese sentido, las respuestas al problema de la organización política y social han sido 
diversas, aplicadas a su contexto histórico y a sus posibilidades materiales. Por ello, 
resulta útil y relevante para el estudio contemporáneo del Estado recuperar y analizar 
las experiencias históricas de la Antigüedad, pues nos permiten comprender cómo 
distintas civilizaciones desarrollaron formas de organización administrativa, fiscal y 
política que anticiparon, en cierta medida, las funciones que hoy asociamos a la buro-
cracia moderna. 

Como se tiene evidencia, a lo largo de la historia y en las diversas civilizaciones 
de la Antigüedad, el Estado —y, por ende, la administración pública, más allá de los 
tecnicismos o aspectos formales— se muestra como un “hecho evidente” (Guerrero, 
2017). Aparece con sus propias particularidades, determinadas por la geografía, 
los diversos acontecimientos políticos, económicos y sociales, así como por la 
mentalidad e intereses de los gobernantes y los gobernados que vivieron en aquellas 
ya muy lejanas épocas. Como ha señalado Viana (2023),

sintetizar la evolución de la administración en todas las civilizaciones es una 
tarea sumamente ardua, pero, a grandes rasgos, tenemos en cuenta a aquellas 
que pasaron a la historia porque provocaron grandes cambios en la humanidad, 
mediante la administración de sus funciones básicas (planear, organizar, dirigir, 
y controlar), bajo la coordinación de alguien (rey, emperador, generales, admi-
nistradores, etcétera). (p. 16)

En ese sentido, desde hace algunos años en nuestro medio se ha propuesto 
el concepto de “gestionar lo público” (Saravia, 2018), entendiendo que todas las 

1	 A este conjunto de autores pertenece Brewer (1989) con su trabajo acerca del desarrollo de la buro-
cracia en el Reino Unido, producto de los proyectos bélicos. Sin embargo, como bien apuntan los 
críticos, podemos concordar en que un contexto bélico puede contribuir fundamentalmente a un 
mayor orden fiscal, mas no así para todo un sistema que, en muchos contextos, se encontraba ya 
desarrollado.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202590

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

sociedades, tanto premodernas como modernas, han tenido que afrontar la necesidad 
de crear, administrar y gestionar lo público. El florecimiento de las primeras culturas 
también fue gracias a la administración. Las primeras sociedades necesitaban ser 
más ordenadas, aprovechar los recursos naturales que proveía la tierra, alimentar a 
más personas, estructurar los oficios, organizar los servicios de la ciudad y, sobre 
todo, dar jerarquías a los sistemas religioso, militar y político, en los que el poder y la 
autoridad siempre estaban presentes. Acadios, fenicios, egipcios, griegos, romanos, 
así como las ancestrales administraciones de China e India; además, aunque sin 
saberlo, las civilizaciones americanas como los mayas, los olmecas, los toltecas, los 
incas y demás, todas ellas emplearon los principios básicos de la administración para 
representar su forma de vida (Santiago & Silva-Payró, 2016, p. 13).

La idea del espacio público o de los bienes públicos ha existido independientemente 
del sistema político imperante, por más autoritario, dictatorial, tiránico o 
patrimonialista que haya sido. Probablemente más limitado, concentrado solo en un 
determinado tipo de derechos, pero existente y necesario, pues un poder totalmente 
absoluto que no distribuya mínimamente los beneficios del sistema y no garantice 
un mínimo de bienestar a los individuos bajo su dominio, es imposible que subsista. 
Como desarrolla Tilly (1986), en una organización cada vez más amplia de personas 
se generan mayores incertidumbres y problemas que deben ser gestionados para 
permitir la convivencia, ya sea mediante instituciones formales o informales, con 
reglas o con símbolos que los individuos comparten. Esto se ha materializado, con 
el tiempo, en diversas instituciones administrativas e instrumentos de gestión, en la 
medida que los grupos humanos adquirían mayor organización y se constituían las 
primeras civilizaciones, estados e imperios.

En el presente artículo adoptamos la perspectiva histórica para analizar cómo 
tres sociedades de la Antigüedad (Mesopotamia, Egipto y China) fueron construyendo 
su burocracia y su aparato administrativo, y así definiendo el espacio público, como 
resultado de un proceso evolutivo en constante interacción con el entorno físico, 
los intereses políticos y las demandas sociales. Del mismo modo, se encuentra el 
consenso con elementos básicos para la convivencia en comunidad, traducido en 
instituciones que la tutelan y que heredamos hasta nuestros días. En ese sentido, el 
desarrollo de la gestión de lo público no supone una linealidad, sino que es, más bien, 
una historia que avanza y retrocede según los contextos.

La antropología, nos dice Jurado (2015), “ha mostrado que en las sociedades 
premodernas no existía la tajante separación que hoy se presenta entre los ámbitos 
de la vida política, económica y cultural” (p.  115). Esto quiere decir que “la vida 
social era un continuum de diversas dimensiones de lo humano, de manera que la 
construcción cotidiana de realidad se significaba desde las mismas prácticas sociales 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 91

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

amalgamadas en un todo orgánico” (p.  115). Como lo plantean Beltrán y López 
(2018), “el surgimiento del pensamiento administrativo está ligado indudablemente 
a las necesidades prácticas que han acompañado a la humanidad desde sus inicios 
como civilización” (p. 9). Ese proceso evolutivo es esencialmente histórico y está en 
constante relación con la organización estatal, lo que finalmente determina lo que 
conocemos actualmente como el espacio público o el bien público.

Hacemos esta salvedad porque los textos de historia de la administración 
provenientes de la misma disciplina administrativa, tienden a relacionar el origen de 
la administración a las actividades más cotidianas de las sociedades prehistóricas y 
tribales2, relacionadas con la familia, la caza y recolección, etcétera, considerándose 
que el desarrollo de la escritura, junto con la presencia de asentamientos de mayor 
extensión, “provocó que las necesidades prácticas de supervivencia se complejizaran 
poco a poco, hasta llegar a ser obligaciones superlativas que debían suplirse si 
primaba la organización social sobre la vida nómada” (Beltrán & López, 2018, p. 10).

Si bien estos son antecedentes de la necesidad de ciertos criterios de organización 
para la supervivencia del ser humano, nuestra perspectiva para analizar la historia 
de la administración, se relaciona con la aparición de organizaciones de mayor 
dimensión (estados, imperios) y que necesitan de cuerpos más constituidos, con la 
consecuente formación de burocracias, la difusión de la escritura y la consolidación 
de una cultura de respeto a la autoridad. Como han destacado Burbank y Cooper 
(2010), “históricamente, el imperio ha sido una forma de organización política común 
en todo el mundo y muy duradera” (pp. 2-3). Esto lleva a Lloret a afirmar que “el imperio 
ha sido la forma de estructuración política más común en la historia global” (2018, 
p. 5). En perspectiva histórica, el Estado nación es un producto relativamente nuevo 
y, por lo tanto, no se trata de una forma natural o inevitable de organización política.

En ese sentido, los trabajos que desde la historia, la antropología y la arqueología 
cuestionan al Estado como ente único o paradigma de la organización humana, han 
arrojado luces muy llamativas acerca de cómo la administración es en sí el resultado 
de una especialización de la organización promovida por una élite gobernante, más 
que una iniciativa de supervivencia de los primeros grupos humanos (Armstrong, 
2007; Dussel, 2007; Mann, 1991; Scott, 2022) y que la complejización de las relaciones 
entre el Estado y sus poblaciones dependientes es producto de la imposición de un 

2	 En ese sentido, Santiago y Silva-Payró (2016) afirman que, en sus inicios, la cabeza de toda admi-
nistración se ejercía a través de la ley del más fuerte: aquel líder que con una jerarquía (heredada o 
ganada por su condición física) tomaba el poder sobre un grupo que le confería sumisión, apoyado 
por la sabiduría de los ancianos y la fuerza de sus demás compañeros varones, organizaba y ejecu-
taba un plan que satisfacía las necesidades más vitales del clan (p. 13). También es un recurso 
utilizado por historiadores profesionales que se aproximan al fenómeno administrativo.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202592

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

control mayor de las élites asentadas en ciudades. Como ha señalado Scott (2022), 
desde los centros urbanos, una élite política consolidada y detentora de una fuente de 
poder religiosa-militar, impondrá la agricultura y la dependencia a los cereales como 
un mecanismo de control social efectivo frente a sus grupos humanos dependientes. 
Lo anterior, por ser los cereales productos más fácilmente cuantificables para fijar el 
tributo y porque tienen fechas específicas de cosecha y siembra. Esta dependencia 
a los monocultivos es lo que lleva a Harari (2014) a afirmar exageradamente que “los 
cereales domesticaron al hombre”. En realidad, la dependencia de los monocultivos 
como el arroz y el trigo es una consecuencia del poder de una élite, puesto que los 
grupos humanos eran reacios a depender de los Estados y vivir en las ciudades por 
varios motivos. Por un lado, estaban sujetos a la agricultura3 y al tributo; por otra parte, 
los Estados y sus ciudades estaban lejos de ser espacios seguros y constantemente 
se encontraban en luchas con otras ciudades, además de ser espacios de propagación 
de enfermedades (zoonosis) y donde existía la posibilidad de caer en la esclavitud. 
Esta dominación de grupos humanos mayores, por tanto, requirió construir medios 
para la contabilidad y el adiestramiento de funcionarios para la administración.

En ese sentido, es pertinente recordar lo que señalaba Finley (1986) sobre las 
economías del Medio Oriente que estaban dominadas por grandes complejos de 
palacios o templos, que poseían la mayor parte de las tierras labrantías, monopolizaban 
virtualmente todo lo que podría llamarse “producción industrial”, además del comercio 
exterior (que incluía el comercio interciudades, no solo con extranjeros). De este 
modo, organizaban la vida económica, militar, política y religiosa de la sociedad por 
medio de una complicada burocracia que incluía la palabra “racionamiento” en un 
sentido muy amplio (pp. 25-26).

Por estas razones, es importante trazar a grandes rasgos algunas de las 
principales características del funcionamiento administrativo realizado en las antiguas 
civilizaciones. Por ejemplo, en las épocas premodernas tuvieron que lidiar con la 
adaptabilidad a medios geográficos diversos, lo que en buena medida determinó la 
personalidad, cultura y formas de gobierno que fueron adoptando4. A su vez, esto dio 
lugar a que el poder emane de diferentes “fuentes sociales”, como lo ha explorado 

3	 La labor agrícola, en perspectiva, está lejos de ser una actividad sencilla y más bien requiere de 
un gran esfuerzo de los agricultores. En la Antigüedad, los imperios buscaban que los diferentes 
grupos humanos fuesen dependientes de sus ciudades, por lo que eliminaban las zonas cultivables 
cercanas y ajenas a su propio hinterland, con la intención de reducir la posibilidad de actividades de 
subsistencia paralelas a la agricultura de cereales, como la recolección o el pastoreo.

4	 Egipto debe al río Nilo su desarrollo cultural tan homogéneo y milenario. Fenicia se consolidó como 
una talasocracia por su ubicación geográfica cercana al mar. La riqueza cultural del Perú se debe en 
buena medida a la presencia de la cordillera de los Andes que permitió el desarrollo político, social y 
económico autónomo de diversas civilizaciones en el período prehispánico.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 93

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Michael Mann (1991), en las que recae el control sobre los recursos económicos, 
ideológicos, militares y políticos, respectivamente. Resulta de particular interés cómo el 
poder sobre los recursos políticos finalmente deriva en la aparición del Estado. Y si bien, 
como ha destacado Scott (2022), esta es una de las tantas formas de organización que 
la humanidad ha creado e implementado5, es la que mejor documentada está y la que 
rige en la actualidad en la mayoría de las sociedades humanas.

EL ANTIGUO ORIENTE PRÓXIMO Y ASIA

Dussel (2007) ha identificado cuatro espacios geopolíticos previos al dominio occi-
dental. A saber: la China de los Han (202 a. C.-220 d. C.); la India, con los periodos 
Maurya (322 a. C.-183 a. C.) y Gupta (320 d. C.-550 d. C.); el espacio iranio persa (lo que 
se denomina antiguo Oriente Próximo) y las culturas del Mediterráneo. Son espacios 
geográficos que permitieron un desarrollo singular en sus respectivas civilizaciones, 
por lo que —para comprender el desarrollo administrativo que tendrán las tres civili-
zaciones analizadas— es pertinente señalar las características principales de estos 
espacios geográficos.

EL ANTIGUO PRÓXIMO ORIENTE

Denominamos antiguo Oriente Próximo al conjunto de regiones conocidas como 
territorios cuneiformes; es decir, aquellas zonas del mundo antiguo donde se empleó 
la escritura cuneiforme —caracterizada por trazos en forma de cuña que se combi-
naban para formar signos—, y que se realizaba principalmente sobre tablillas de 
arcilla, el soporte más común de comunicación escrita6. Estas regiones comprendían 

5	 Scott reflexiona con acierto que las grandes eras oscuras que experimentaron las sociedades 
antiguas como la babilónica, la egipcia y la griega, son consideradas como tales por la ausencia 
de monumentos, que son evidencias claras de la presencia del Estado, aun cuando esto no 
indica que no haya existido organización. Señala que “si situamos la era de la definitiva hege-
monía estatal en torno al año 1600 a.C., podemos afirmar que el estado solo ha dominado las 
dos últimas décimas del 1 % de la vida política de nuestra especie” (Scott, 2022, p. 30). Su gran 
conclusión es que las personas rehuían residir en ciudades por tres grandes factores. El primero 
era el riesgo epidemiológico, porque las enfermedades se propagaban con mucha mayor rapidez 
en las ciudades. El segundo, la fragilidad estatal, puesto que las nacientes ciudades entraron en 
conflictos constantes, por lo cual la violencia para hacerse de y proteger recursos era una cons-
tante en las primeras ciudades. Y, finalmente, por las cargas que exigía la ciudad a sus residentes; 
los tributos, la labor agrícola (que era bastante exigente), el servicio militar y el peligro de caer en 
la esclavitud, constituían serios desincentivos para las personas de vivir en las ciudades.

6	 El empleo de la escritura cuneiforme no es una distinción arbitraria entre las civilizaciones anti-
guas; las tierras cuneiformes tienen mucho más en común que el mero uso de la misma escritura. 
Desde el inicio de la civilización urbana, en el cuarto milenio a. C., las tierras de Mesopotamia, 
Siria y Elam mantuvieron estrechos contactos entre sí, debido a que las primeras ciudades del 
sur de Mesopotamia establecieron colonias en territorios más al norte y al este. En los milenios 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202594

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Mesopotamia (actual Irak, donde existieron distintos Estados como Sumer, Akkad, 
Babilonia y Asiria), Siria, Elam (parte del territorio que posteriormente sería Persia) y 
Anatolia (actual Turquía). Si bien la escritura cuneiforme se utilizó ocasionalmente en 
Canaán y Egipto, en ambos lugares predominaron otros sistemas de escritura, por lo 
que aquí serán analizados solo en el marco de sus vínculos comerciales y diplomá-
ticos con las tierras cuneiformes.

En el Oriente Próximo las distintas regiones mantenían estrechos contactos unas 
con otras, a veces de manera imprevisible (Kuhrt, 2014). La civilización en el antiguo 
Oriente Próximo (los actuales países de Arabia Saudí, Argelia, Baréin, Egipto, Emiratos 
Árabes Unidos, Irak, Irán e Israel, además de los territorios palestinos) fue tan duradera 
como exitosa. En esta región encontramos las primeras cuatro grandes civilizaciones 
históricas, correspondientes a los territorios de Egipto, Mesopotamia, Fenicia y 
Palestina. En cada una de estas zonas surgieron diferentes culturas que crecieron y 
avanzaron a lo largo de la historia, como ocurrió con Sumer, Akkad, Babilonia o Asiria en 
Mesopotamia, Ebla en Siria o Tiro y Biblos en Fenicia. Los tres mil años que van desde 
el 3600 hasta el 539 a. C. abarcan una era de innovaciones y logros considerables. Con 
justa razón esta región es conocida como la “cuna de la civilización”.

MESOPOTAMIA, EL AMANECER DE LA CIVILIZACIÓN Y LA ORGANIZACIÓN

De acuerdo con los estudios arqueológicos, la primera civilización reconocida por la 
historiografía fue la sumeria, surgida alrededor del 6700 a. C. en la baja Mesopotamia, 
entre los ríos Tigris y Éufrates. En este territorio se produjeron avances decisivos para 
el desarrollo humano y la formación estatal, como la práctica sistemática de la agricul-
tura, la fundición de metales, la domesticación de animales y la formulación del primer 
código escrito. La alimentación sumeria se basaba en cereales como el trigo, la cebada 
y el mijo, y se complementaba con leguminosas como lentejas y garbanzos, y con frutos 
y hortalizas, entre los que destacaban la cebolla, el pepino, la calabaza, la berenjena, el 
durazno, el melón, las almendras, las moras, la granada, el dátil y las uvas. Los sumerios 
elaboraron el primer aceite vegetal a partir del ajonjolí y consumieron carne de pescado, 
res, cabrito, caballo y camello. Hacia el 4000 a. C., los asentamientos humanos comen-
zaron a concentrarse en las riberas de los ríos, lo que favoreció la formación de las 
primeras ciudades y, con ello, el surgimiento de la civilización mesopotámica, conside-
rada como el origen de la historia urbana y social de la humanidad.

posteriores, los pueblos de estas tres regiones fueron a veces aliados y a veces enemigos, 
además de constantes socios comerciales. Mesopotamia y Siria estuvieron en ocasiones unidas 
bajo un solo imperio, mientras que Elam, por lo general, se quedó al margen de estos estados de 
mayor tamaño.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 95

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Los sumerios desarrollaron una notable capacidad de organización social y 
técnica, que les permitió controlar las crecidas de los ríos mediante la construcción 
de sistemas de regadío. Entre sus principales innovaciones se encuentran la 
invención del arado, los primeros medios de transporte con ruedas y la escritura. 
Además, realizaron aportes significativos en campos como las matemáticas, la 
medicina y la literatura, sentando las bases del conocimiento científico y cultural de 
las civilizaciones posteriores.

La sociedad mesopotámica fue creciendo paulatinamente. Las pequeñas aldeas 
se transformaron en ciudades, como fue el caso de Uruk, la “primera ciudad compleja 
de Oriente” (Liverani, 2006). Es en esta ciudad que el vínculo religioso-político fue 
fundamental para mantener una determinada jerarquía social que iniciaba en la familia 
y terminaba con el vicario o rey, por lo que se vieron obligados a poner en orden su 
funcionamiento interno, coordinado por líderes religiosos (patesí), o reyes, conocidos 
como lugal (Vera Tornell, 1964).

Hacia mediados del siglo xxiv a. C., en Mesopotamia surgió una nueva forma de 
organización política estatal que integró a numerosas ciudades-estado previamente 
independientes. Un líder advenedizo llamado Sargón, logró someter y unificar casi 
todo el territorio que hoy corresponde a Irak y gran parte de Siria, estableciendo así el 
primer imperio conocido en la historia. A diferencia de los reyes que le precedieron, 
quienes solo habían conseguido mantener unidas algunas ciudades mediante 
conquistas parciales o alianzas temporales, Sargón consolidó un poder centralizado y 
duradero que transformó el panorama político de la región.

Pese a ello, en Mesopotamia el poder estatal no se encontraba plenamente 
centralizado, sino distribuido entre diversos gobernantes locales que ejercían 
autoridad en distintas regiones del territorio, aunque ninguno de ellos alcanzaba un 
poder superior al del rey. Como indica Cabrales (1979), “el régimen predominante fue 
la descentralización política y administrativa. Cada juez, jefe militar o gobernador 
local administraba la justicia, recaudaba impuestos y ejercía el gobierno de la región 
en nombre del rey” (p. 5). En esas circunstancias, para el rey era imposible ejercer un 
mando directo sobre todo su territorio, así que designaba gobernantes menores para 
que, a su vez, fueran representantes de su poder real y mantuvieran el orden político 
y comercial. Bajo el mando del rey también se encontraban muchas otras clases 
sociales, como los nobles7, los cultivadores de la tierra que tenían un nivel de vida 
muy bajo, y los esclavos al servicio de un señor, tratados como animales (Cabrales, 
1979, p. 7, citado en Beltrán & López, 2018).

7	 Reconocidos por las grandes sumas de dinero que lograban acumular en los negocios.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202596

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

La escritura cuneiforme y el origen de la burocracia

Sin lenguaje no puede existir vida social. Ese es el primer elemento para la conforma-
ción de un grupo humano, porque el lenguaje no es solo un sistema de comunicación, 
sino la misma cultura en movimiento. Así, el lenguaje cumple una doble función: 
como medio de comunicación entre los miembros de la sociedad humana y como 
mecanismo para la formación de conceptos y procedimientos de abstracción en el 
individuo, lo cual, a su vez, permite la comunicación.

Tal como nos lo recuerda Goody (1990), el uso de la escritura por parte del Estado 
tiene muchas implicaciones en la acción social, pues proporciona un tipo de control de 
las relaciones espaciales y temporales. La escritura no era esencial para el desarrollo 
estatal, pero sí para cierto tipo de Estado, el burocrático. Es así que la escritura tiene 
un papel destacado en la evolución de las sociedades, sobre todo en el aspecto 
administrativo, pues su uso se incluye en la economía estatal y en la consolidación de 
los sistemas legales.

La situación era muy distinta en relación con los usos de la escritura en asambleas, 
en la circulación de la información en el nivel ideológico y en los procedimientos 
consultivos, pues estos desarrollos estaban relacionados con una mayor disponibilidad 
de técnicas y material de lectura más que con un sistema social que utilice un difícil 
código logográfico. En las sociedades más pequeñas, la comunicación interna puede 
mantenerse por medio del contacto directo cara a cara. Pero para un Estado, incluso 
para uno simple, el incremento de escala, la intervención de la distancia espacial y 
la inclusión de un mayor número de individuos en la organización, significa que la 
comunicación entre sus miembros requiere intermediarios, representantes, etcétera.

Como destaca Kuhrt (2014), en el antiguo Próximo Oriente existía una gran cantidad 
de lenguas (unas quince), que se sabe se utilizaron en las distintas épocas, y otro 
gran número de sistemas de escritura empleados (aproximadamente siete). El acadio, 
la lengua semítica hablada en Mesopotamia y que utilizaba la escritura cuneiforme, 
fue muy empleada durante el segundo milenio, y llegó a alcanzar la consideración 
de lengua franca, al punto que reyes egipcios e hititas la utilizaron para comunicarse 
entre sí. Los egipcios, incluso, realizaban en esa lengua algunas de sus actividades 
imperiales en Levante (p. 19). En un inicio, fueron los comerciantes procedentes de 
Asiria quienes introdujeron esta forma de escritura. Algunos siglos después, los 
hititas la adoptaron de manera generalizada, incorporando también numerosas 
prácticas culturales de sus vecinos del sur. Entre ellas destacan la comunicación 
mediante cartas, la formalización escrita de tratados con sus aliados, la organización 
de archivos que reunían documentos administrativos y religiosos provenientes de los 
palacios y templos, así como la instauración de un sistema gubernamental apoyado 
en burócratas, gobernadores y reyes vasallos.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 97

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

La comunicación era todavía oral, y por eso requería el movimiento de personas 
(más que de medios), pero el contacto entre el gobernante y el gobernado era 
ya indirecto, realizándose a través de una jerarquía de funcionarios (tales como 
los subjefes) distribuidos por todo el territorio, y por medio de los intermediarios 
necesarios para transmitir los mensajes (Goody, 1990, p. 137). La escritura trajo a la 
cultura mesopotámica

la posibilidad de guardar, organizar, revisar y multiplicar información; asunto 
que tuvo grandes repercusiones en la realización no solo de estos proyectos 
arquitectónicos, sino también de un comercio expandido por grandes zonas 
aledañas a los territorios de Mesopotamia e inclusive, tierras lejanas. (Beltrán 
& López, 2018, p. 12)

La búsqueda de la justicia: delineando lo público

Es así que podemos afirmar que la necesidad de administrar y gestionar lo público ha 
sido una constante de la historia de la humanidad. Teniendo como correlato la lucha 
por un gobierno más justo que pueda responder a las demandas, exigencias y expecta-
tivas de las personas frente a las arbitrariedades de quienes detentaban el poder. Los 
primeros códigos legales surgieron hacia el año 2000 a. C. en Mesopotamia. Como 
destacó Maine (1893), el que se haya descubierto y difundido la escritura en estas 
tierras, sugiere el origen de estos antiguos códigos. El más antiguo de ellos, regis-
trado por los historiadores, corresponde al de Ur-Nammu8, fundador de la dinastía de 
Ur, hacia el 2100 a. C.

En el código de Hammurabi9 podemos leer lo siguiente:

Los grandes dioses me han elegido y yo [Hammurabi], solo yo, soy el pastor 
salvador, cuyo cetro es justo ... Para que el fuerte no oprima al débil, para hacer 
justicia al huérfano y a la viuda en Babilonia ..., para hacer justicia al oprimido, 
he escrito mis preciosas palabras en esta estela y la he levantado delante de mi 
estatua de Rey de Justicia … Que el oprimido que esté afectado por un proceso 
venga delante de mi estatua de Rey de Justicia y que se haga leer mi estela 
escrita y que escuche así mis preciosas palabras ... Ha asegurado [Hammurabi] 

8	 Rescatado en Nippur a principios del siglo xx, solo han llegado a nosotros fragmentos del texto. 
Poco después, hacia 1920 a.C., el soberano Lipit-Ishtar estableció un código que también se ha 
conservado solo parcialmente.

9	 En el Medio Oriente antiguo existen otros ejemplos de codificaciones posteriores al Código de 
Hammurabi, aunque estos no hayan tenido su mismo esplendor. Los hititas, cuya civilización 
prosperó en Asia Menor a intervalos hasta el siglo xiii antes de Cristo, legaron su código: dos 
tablillas, con un centenar de artículos cada una, sin duda de decisiones de justicia, de alrededor 
de 1600 antes de Cristo. Igualmente podríamos citar las leyes asirias (hacia el siglo xi antes de 
Cristo) o las leyes neobabilónicas (hacia el siglo VII antes de Cristo), tablas que reproducen textos 
jurídicos que abordan temas muy diversos.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202598

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

para siempre la felicidad de las gentes y ha hecho reinar la justicia en el país. 
(Citado en Dussel, 2007, p. 23)

Dussel (2007) destaca acertadamente que, con la aparición de los primeros 
archivos de contratos privados, redactados en escritura cuneiforme sobre ladrillos 
cocidos y almacenados en vastas bibliotecas, así como con la formulación de 
reglas o leyes, inicialmente de carácter divino y luego con una creciente intervención 
reformista de los reyes, se inicia de manera estricta lo que actualmente denominamos 
la esfera pública. En ella, las relaciones intersubjetivas se situarán dentro de un marco 
de “objetividad” comunitaria, que limita la manipulación arbitraria de la legislación 
oral en beneficio de las élites dominantes, las cuales solían modificar las normas 
según sus intereses particulares, en perjuicio del resto de miembros de la comunidad.

Así, el oprimido injustamente tratado, que normalmente era una persona iletrada 
incapaz de hacer valer su derecho, tenía la posibilidad de “hacerse leer el texto” y de 
conocer directamente su contenido legal, que era el mismo para todos y en todos los 
momentos del espacio y del tiempo del sistema político (en este caso del Imperio 
babilónico). El texto escrito universaliza la validez de las reglas sociales y políticas, 
creando así un espacio público y, con ello, se desarrolla de manera gradual lo que 
conocemos actualmente como la legitimidad del sistema político.

La sociedad babilónica con sus leyes escritas y colocadas en las entradas de las 
ciudades, en lugar público —como acontecía con el llamado Código de Hammurabi—, 
crea un sistema político que dará legitimidad al orden monárquico. Además, lo más 
importante desde la perspectiva legal, manifestará enunciados críticos que permiten el 
desarrollo del sistema jurídico. Es llamativo que, pese a ser un sistema de dominación, 
esclavista y patriarcal, sus leyes mantenían abierta una brecha crítica, a través de la 
cual las tensiones sociales derivadas de la profunda injusticia económica y política (y 
que, con frecuencia, se manifestaban en rebeliones o golpes de Estado, tanto internos 
como externos), podían encontrar cierta válvula de corrección. Se trata de un sistema 
legal receptivo a la demanda de justicia, pues reconoce los derechos de los pobres, 
viudas, huérfanos, extranjeros y deudores, e incluso contempla la condonación de 
deudas y la liberación de esclavos bajo determinadas circunstancias políticas.

EGIPTO

La civilización egipcia se originó alrededor del año 3150 a. C., con la unificación de 
diversas ciudades situadas en el valle del río Nilo. Desarrolló un sistema propio de 
escritura y literatura, estableció un control estatal de los recursos, y aprovechó el Nilo 
como eje fundamental para la economía, el comercio y las obras públicas, entre las 
cuales estaba la construcción de monumentos que también funcionaba como una 
fuente de empleo. Asimismo, consolidó una fuerza militar poderosa que le permitió 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 99

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

ejercer dominio sobre su entorno geográfico. Como legado a la humanidad, Egipto 
aportó importantes avances en minería, topografía, arquitectura, técnicas de riego y 
agricultura, construcción naval, medicina y en el desarrollo de la tecnología del vidrio.

Se dividió en cuarenta y dos provincias. Para optimizar su administración, se 
trataba de estados autónomos dirigidos por un gobernador. El gobierno se sostenía 
con impuestos (pagados con trabajo o especies), que eran almacenados con un 
estricto control de stock y distribuidos a la población según las necesidades. Cada 
casa designaba a una persona que debía prestar servicios al Estado en forma gratuita 
por algunas semanas al año. Las tareas principales eran las de mantenimiento 
de canales de riego, construcción de templos y tumbas. El imperio colapsó con la 
conquista romana en el año 31 a. C. 

La monumentalidad: escritura, arquitectura y jerarquización social

De la administración en el antiguo Egipto, se destaca su extraordinaria capacidad 
de planificación, concretada en la construcción de sus grandes monumentos. Entre 
ellos se distinguen las tres pirámides icónicas de esta civilización (Keops, Kefrén y 
Micerino), así como la esfinge de Giza, que demuestran los enormes esfuerzos de 
proyección de una sociedad profundamente compleja y organizada. Estas obras 
fueron el resultado de largos procesos de planificación, coordinación y gestión de 
recursos humanos y materiales, logros que solo pudieron alcanzarse gracias a un 
pensamiento administrativo avanzado y una clara visión estatal del trabajo colectivo.

Los registros detallados fueron posibles gracias al desarrollo de la escritura 
y permitieron documentar todos los elementos necesarios para las grandes 
construcciones: desde las épocas más propicias del año, los materiales y sus lugares 
de origen, hasta la cantidad de trabajadores y sus remuneraciones. Sin embargo, 
tales logros no habrían sido posibles sin una organización social y gubernamental 
jerarquizada. Las ciudades surgidas a orillas de los afluentes más fértiles desarrollaron 
estructuras sociales complejas, capaces de centralizar el poder y emprender grandes 
hazañas en la construcción, y también en lo militar. Este notable avance del pensamiento 
administrativo, según señalan George y Álvarez (2005), se refleja de manera particular 
en tres ámbitos: las construcciones, la escritura y el gobierno.

La escritura afectó de manera importante al sistema de estratificación, tanto respecto 
de los canales de movilidad como en el control de los medios de comunicación. Como 
destaca Goody (1990), la escritura ha dotado desde hace mucho a sus practicantes de 
un rango elevado. Para el pueblo egipcio, la escritura era considerada un don divino, 
un regalo otorgado por los dioses, por lo que su práctica estaba reservada a un grupo 
selecto. Los escribas, protegidos por el dios Tot, eran los únicos autorizados para 
dominar este arte y ponerlo al servicio de la religión y del poder político.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025100

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Desde las primeras épocas del antiguo Egipto, las posiciones de la élite se 
identificaban totalmente con la escritura, pues los títulos de escriba y de administrador 
de escribas se aplicaban a las personas de mayor rango. Al menos en tiempos 
de paz, los altos mandos del sistema social eran ocupados por los funcionarios 
inmediatamente inferiores al faraón (Goody, 1990, pp. 148-149).

Como indican George y Álvarez (2005), los egipcios apreciaban las instrucciones 
dadas con sumo detalle para llevar a puerto seguro sus negocios, así que en la 
escritura tuvieron también una herramienta que minimizaba el margen de error, pues 
posibilitaba las descripciones minuciosas para el desarrollo de una tarea específica. 
La escritura fue fundamental en el pensamiento administrativo egipcio, porque a 
través de ella se daba cuenta de los procesos de planificación, organización, ejecución 
y finalización de muchos proyectos.

La administración en el ámbito social permitió exteriorizar la capacidad de 
organización de la cultura egipcia en la construcción de monumentales obras 
arquitectónicas. Como indican George y Álvarez (2005):

se ha estimado que su construcción requirió el trabajo, durante veinte años, de 
más de cien mil hombres. En nuestros días esto significaría manejar y dirigir 
los esfuerzos de una ciudad con igual número de habitantes y por un período 
semejante, ¡verdaderamente una tarea administrativa de proporciones masivas! 
Cuando consideramos la planificación, organización y control que se ha debido 
ejercer en esta empresa, es evidente que los conceptos de técnicas administra-
tivas que conocemos no nacieron en el siglo xx. (p. 4)

La evolución del Estado y la administración 

A lo largo de la dinastía III, a la par de la imagen real, el proceso de maduración de 
las instancias organizativas estatales se fue perfilando. El sistema evolucionó de tal 
manera que el rey aparece como la cabeza visible de un sistema mediante el cual el 
gobierno resulta ser la expresión de la voluntad real. Pero la ejecución de dicha voluntad 
requiere una impresionante complejidad social y un elevado conjunto de intermedia-
rios. Dichos intermediarios ocupaban cargos civiles y religiosos, porque lo religioso era 
utilizado como elemento de poder y cohesión de todos los otros aspectos del orden 
establecido. En ese sentido, en el antiguo Egipto existió un consejo de personajes del 
más alto nivel, a menudo llamado Consejo de los Diez (porque eran diez sus miembros), 
pero la traducción más correcta del término egipcio hwt-wrt10 es 'Consejo de Horus', 
título más específico en lo que respecta a sus funciones: el ser intermediarios entre el 
rey y los departamentos de la administración del Estado (Urruela, 2006, p  140). 

10	 Tribunal en el que el chaty (traducido comúnmente como visir) impartía justicia y solucionaba 
otros asuntos legales.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 101

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Maat: ley, poder y justicia

El faraón era el supremo juez de Egipto, garante de la Maat, concepto egipcio tradu-
cible por verdad, justicia y orden universal, o por diosa de la verdad y de la justicia 
a la que él también se sometía. Uno de los títulos más importantes ostentados por 
el faraón era ser señor de Maat. La Maat era personificada como una deidad feme-
nina, y llevaba una pluma sobre la cabeza como símbolo de verdad y justicia. Su 
significado, sin embargo, trascendía lo religioso, pues se vinculaba directamente con 
la monarquía, concebida como el principio que garantizaba el orden y la armonía del 
mundo. El sistema jurídico egipcio no se sustentaba en un código escrito, ya que el rey 
era el único autorizado para interpretar las normas derivadas de la Maat, aunque con 
frecuencia delegaba esta función en el visir.

A partir de la dinastía III, surge en Egipto una figura fundamental dentro de la 
administración de justicia: el visir o chaty, equivalente a un primer ministro —como 
lo fue Imhotep—, encargado de supervisar toda la administración real, recaudar 
impuestos y dirigir las obras públicas. Entre sus múltiples responsabilidades, una de 
las más destacadas era su papel en la administración de justicia, tal como se refleja 
en diversas inscripciones halladas en tumbas del Reino Nuevo. Aunque la facultad 
legislativa dependía exclusivamente de la voluntad del faraón, el visir tenía como 
función principal impartir justicia en una sala especial, en la que dictaba sentencias 
que luego eran informadas al soberano. Este alto funcionario, que vestía túnicas de 
lino blanco y portaba un cetro como símbolo de autoridad, tenía bajo su supervisión 
los seis tribunales documentados durante el Imperio Antiguo, así como los tribunales 
locales, existentes desde aproximadamente 2600 a. C., integrados por funcionarios o 
sacerdotes y presididos por el monarca o por un alto dignatario del Estado.

CHINA

La civilización china es una de las más antiguas del mundo. Según la mitología, su origen 
se remonta a unos 6000 años, mientras que los primeros registros escritos datan de 
hace aproximadamente 3500 años. El Imperio chino se estableció formalmente en el 
211 a. C. con la dinastía Qin, cuya unificación puso fin a cinco siglos de guerras feudales 
e instauró un gobierno centralizado bajo una monarquía absoluta. Durante este período, 
el territorio fue dividido en treinta y seis provincias, se desarrollaron redes de comu-
nicación, se estandarizó la moneda, se implantó un sistema judicial unificado y se 
uniformizó la escritura. Asimismo, se inició la construcción de la Gran Muralla china. 
En las dinastías posteriores, la educación cobró gran relevancia gracias al uso del papel 
de arroz como soporte de la escritura, lo que impulsó de manera gradual y sostenida el 
progreso de la agricultura, la producción artesanal y el comercio.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025102

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Este proceso evolutivo no debe entenderse como lineal, pues tuvo interrupciones 
por invasiones y cambios dinásticos que modificaron la administración burocrática 
del imperio. Así, el desarrollo de la administración pasó por etapas de continuidad e 
interrupción, como la dinastía Han y los mongoles, hasta llegar al punto máximo de 
su desarrollo con la dinastía Qing (entre los siglos xvii y xix) y su posterior declive en 
el 1912, con la abdicación del último emperador. Este proceso dejó como legado la 
utilización de tinta para la escritura, el descubrimiento de la pólvora, e inventos como 
la brújula (Franke & Trauzettel, 1973).

Ahora bien, la dinastía Qin es heredera de los postulados, tratados y formas 
básicas de administración del ducado de Zhou (1046-256 a. C), considerado como 
una de las administraciones más antiguas en el mundo (Feng, 2008). Durante su 
vigencia, al desmoronarse el reino de los Shang, se dio paso a una era de varios reinos, 
lo cual no evitó el desarrollo de la burocracia y el florecimiento de pensadores como 
Confucio, que empezaban a preocuparse por la adecuada administración del reino y 
los deberes morales del ciudadano. Estos elementos serán heredados por el futuro 
servicio civil chino, que madurará entre el 750 y el 1250 d.C. (Peng, 2022).

Los Zhou y la “centralización”: organización del poder entre los siglos ix y viii

En China, tras la conquista de los Shang11 por parte de los Zhou, debido a la crueldad 
y violencia con que gobernaban, surge como nueva forma de organización del Estado 
una suerte de sistema feudal, con lo cual se restructura el centralismo vigente hasta 
entonces. Este no resulta debilitado, sino que, antes bien, se fortalece aún más gracias 
a una mejor articulación de su dispositivo orgánico.

La dinastía Shang fundamentaba su poder en la religión y en el culto a los 
antepasados. Aunque no alcanzaron la magnitud legendaria de los gobernantes Yao, 
Shun o Yu, los Shang ejercieron control sobre vastos territorios de la gran llanura central 
de China. Su dominio se extendía desde el valle del Huai, en el sudeste, hasta Shandong, 
en el este, y su influencia llegaba incluso a regiones tan distantes como el valle del río 

11	 Los reyes chinos de la dinastía Shang habían gobernado el valle del río Amarillo desde el siglo XVI. 
Creían que eran hijos de Dios, del dios Di (para Armstrong, 2007) o Ti (para Eliade, 2019), que era 
una deidad sumamente poderosa que no solía tener contacto alguno con los seres humanos. Este 
dios había enviado un pájaro negro a la gran llanura de China y el ave puso un huevo que se comió 
una mujer. Al cabo del tiempo, ella dio a luz al primer antepasado de los monarcas Shang. A causa 
de su relación especial con Di, el rey era la única persona en el mundo a la que se permitía acer-
carse directamente al dios (Armstrong, 2007, pp. 52-53). El soberano fortalece su autoridad con 
ayuda de sus antepasados; la creencia de sus poderes mágico-religiosos legitimaba el dominio de 
la dinastía Shang. A su vez, los antepasados dependían de las oblaciones de cereales, así como 
de la sangre y la carne de las víctimas que se les ofrecían (Eliade, 2019, t. II, pp. 22-23). Los Shang 
estaban convencidos de que el destino de la dinastía dependía de la buena voluntad de los reyes 
difuntos.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 103

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Wei, en el oeste. Si bien no conformaron un Estado centralizado, establecieron una red 
de pequeñas ciudades-palacio, cada una administrada por un representante de la casa 
real. Estas ciudades eran relativamente pequeñas y se componían principalmente de 
un complejo residencial destinado al rey y a sus vasallos, rodeado por muros de tierra 
apisonada que servían como protección ante inundaciones o ataques enemigos. En Yin, 
la última capital de los Shang, las murallas alcanzaban un perímetro de unos ochocientos 
metros. Las ciudades seguían un modelo urbanístico uniforme, generalmente de planta 
rectangular, con los muros orientados según los cuatro puntos cardinales, y todas las 
fachadas de las viviendas dispuestas hacia el sur.

La nobleza Shang dedicaba su tiempo principalmente a la religión, la guerra y 
la caza. Su posición privilegiada se sostenía mediante la exacción de excedentes 
agrícolas a los campesinos locales, a quienes ofrecían a cambio protección militar. En 
aquel período, solo una pequeña parte del valle del río Amarillo se destinaba al cultivo, 
ya que la región permanecía cubierta por densos bosques y zonas pantanosas. La 
guerra y la caza eran actividades estrechamente vinculadas: ambas eran prácticas 
reservadas a los aristócratas, los únicos autorizados para portar armas y conducir 
carros de combate. Las expediciones militares solían ser de pequeña escala, 
conformadas por alrededor de un centenar de carros, mientras que los campesinos 
que acompañaban a pie no participaban directamente en los combates, sino que 
cumplían funciones de sirvientes, escuderos y cuidadores de caballos.

La sociedad Shang combinaba de manera muy singular el refinamiento cultural con 
manifestaciones de barbarie ritual. Los Shang mostraban una profunda apreciación 
por la belleza natural que los rodeaba, algo evidente en su arte sofisticado e innovador, 
especialmente en las vasijas rituales de bronce en las que se observa una minuciosa 
representación de animales salvajes y domésticos, como bueyes y caballos, y en las 
urnas de notable creatividad artística, modeladas en forma de ovejas, rinocerontes o 
lechuzas. Sin embargo, esa sensibilidad estética coexistía con una notable crueldad 
ritual, ya que no dudaban en sacrificar animales —e incluso realizar ceremonias en las 
que se ofrecían hasta cien víctimas—. Durante las cacerías reales, los Shang cazaban 
con desenfreno y en los banquetes o funerales consumían grandes cantidades de 
animales domésticos. Los reyes y nobles acumulaban riquezas considerables, medidas 
en ganado, metales, cosechas y piezas de caza. Su entorno natural era abundante y los 
campesinos les proveían de un flujo constante de grano y arroz, lo que les hacía percibir 
sus recursos como inagotables. No concebían la necesidad de ahorrar o prever a futuro.

La realeza ejerció el poder de un modo extremadamente autoritario, enviando 
directamente sus órdenes a las pequeñas colectividades vinculadas por la sangre al 
centro político y religioso. Así pudo apreciarse en 1045, cuando el rey Wen de los Zhou, 
un pueblo que gobernaba un principado en el valle del Wei, llegó a invadir el dominio 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025104

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Shang mientras el rey estaba ausente de la capital. Desafortunadamente, el rey Wen 
murió en la batalla, por lo que su hijo, el rey Wu, continuó avanzando hacia el territorio 
Shang y derrotó a su ejército en la batalla de Mu-Ye, al norte del río Amarillo. El rey 
Shang fue decapitado y Yin fue ocupada por los Zhou. El rey Wu, al dividir el botín de 
guerra, decidió que él se quedaría en la antigua capital Zhou en el valle del Wei, mientras 
que su hijo Cheng estaría a cargo de Yin y a Wu-Keng, hijo del último rey Shang, le 
confió la administración de las otras ciudades Shang. Wu volvió, entonces, al valle del 
Wei, y allí murió al poco tiempo. Después de su muerte, el príncipe Shang aprovechó 
la oportunidad para rebelarse contra el gobierno Zhou. Sin embargo, el hermano del 
rey Wen, Dan, mejor conocido como duque de Zhou, aplastó la revuelta y los Shang 
perdieron el control de la llanura central. El nuevo rey fue el príncipe Cheng, pero al 
ser todavía menor, el duque de Zhou actuó como regente y fue finalmente él quien 
diseñó un sistema político, muy similar al feudalismo. En él, cada uno de los príncipes 
y aliados de los Zhou recibió una ciudad como una suerte de feudo personal. Así, los 
Zhou construyeron una nueva capital para mantener su presencia en los territorios del 
este de su dominio y en 1038 a. C la nombraron Chengzhou en honor del nuevo rey.

Por su parte, los fundadores de la dinastía Zhou restablecieron la realeza, pero 
ahora bajo un sistema de gobierno articulado en torno a modalidades más suaves de 
reparto de autoridad, que se asemejaron en mucho a lo que en Occidente se entiende 
por feudalismo.

La administración del duque de Zhou

Se reconoce al duque de Zhou12 como uno de los principales tratadistas de la admi-
nistración pública de la Antigüedad y, por trabajos recientes, como el origen de la 
administración china (Feng, 2008). Miembro de la dinastía Zhou y hermano menor del 
rey Wu, tuvo un importante rol en la consolidación de su reinado. Durante el reinado 
de su sobrino pequeño —el rey Cheng—, se destacó por ser un regente capaz y leal, 
logrando controlar con éxito varias revueltas y aplacando a la nobleza Shang con el 
otorgamiento de títulos y puestos públicos. Es un héroe cultural en China, al conside-
rársele el autor de I Ching y del Libro de la Poesía, y el creador de los Ritos de Zhou, y del 
yayue de la música clásica china. Además, elaboró la doctrina del Mandato del Cielo, 
que se contraponía a la propaganda Shang que proclamaba que, al ser descendientes 
del dios Shangdi, ellos debían recuperar el poder. Según esta doctrina, la injusticia y 

12	 Su nombre era Dan. Era el cuarto hijo del rey Wen de Zhou y la reina Tai Si. Bo Yikao, su hermano 
mayor, falleció antes que su padre (supuestamente víctima de canibalismo); su segundo hermano 
mayor venció a la dinastía Shang en la batalla de Muye hacia el 1046 a. C., siendo coronado rey 
Wu. El rey Wu distribuyó numerosos feudos entre sus parientes y seguidores y Dan recibió el terri-
torio ancestral de Zhou, cerca de lo que hoy es Luoyang.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 105

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

decadencia Shang había ofendido de tal manera al Cielo, que este les había quitado 
autoridad y había encomendado a los Zhou reemplazar a los Shang para, de esa 
forma, restaurar el orden perdido.

Se le atribuye también la redacción del Zhou-Li, obra que describe el organismo 
estatal de la dinastía de Zhou. En este documento nos refiere que la China de esos 
años estaba organizada por el soberano, sus auxiliares, los funcionarios de gobierno y 
por las clases trabajadoras. Sobre la sociedad Zhou, Albert Galvany (2019a) señala que 
se dividía en dos grandes grupos: por un lado, los habitantes urbanos que formaban el 
ejército y dotaban al Estado de agentes de servicio público y, por otro, los campesinos 
de las zonas rurales13 (p. 56).

En China, el emperador era considerado como el supremo dignatario a quien se 
le confería el título honorífico de Hijo del Cielo (tian zi)14. Los nobles guerreros, por su 
parte, eran considerados como pequeños reyes independientes. En la pirámide social, 
muy por debajo de ellos, aparecía el pueblo, con rangos variables y humildes según 
sus profesiones u oficios. 

Y es que, como ha señalado Galvany (2019a), “la base de toda la sociedad Zhou 
consiste en una jerarquía de dominios y cultos familiares que tiene en su cúspide el 
dominio real y el culto a los antepasados de los Zhou” (p. 55). Es así que, en cada 
ciudad, el poder era ostentado por familias cuya autoridad se basaba en motivos 
militares (el número de cuadrigas), en aspectos religiosos (derecho a determinados 
sacrificios, a la ejecución de ciertas danzas e himnos), en la antigüedad de sus 
tradiciones, en sus vínculos con la casa real, y en la posesión de emblemas y tesoros 
(vasijas y campanas de bronce, jades, etcétera). Con la finalidad de perpetuar el 
recuerdo de estos derechos adquiridos, se impuso la costumbre de inscribir en las 
vasijas de bronce destinadas al culto a los antepasados, el proceso verbal de las 
ceremonias de investidura o de donación. Gracias a esos testimonios es que sabemos 
sobre la concesión de un feudo, una ciudad o un cargo, la cual iba acompañada de 

13	 El sistema agrario de la época estaba organizado por medio de una repartición del trabajo en 
grupos de ocho familias a las que les correspondía una parcela de terreno de cien mu; es decir, 
una extensión de aproximadamente una hectárea y media. En el interior de dicha parcela, cada 
familia debía labrar una parte para su propia subsistencia (se denomina sitian, campo privado) y 
cultivar también junto con el resto de las familias una parcela central llamada gongtian, campo 
público. La ingeniosidad del sistema de reparto en damero consistía en la división de una parcela 
rectangular en nueve casillas iguales por medio de dos paralelos verticales y dos paralelos hori-
zontales, lo cual aparece simbolizado en el propio término que sirve para designar ese modelo: 
jingtian. De esa manera, las ocho casillas periféricas delimitan los ocho campos privados, mien-
tras que la casilla central representa el campo común.

14	 En uno de los capítulos más célebres del Libro de los Documentos, el “Gran Protocolo Hongfan”, 
aparece dicha expresión en los siguientes términos: “El Hijo del Cielo es el padre y la madre del 
pueblo, por lo cual reina sobre todo aquello que está bajo el cielo” (Galvany, 2019a, p. 57).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025106

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

dones diversos como vestidos, tejidos, armas de bronce, cuadrigas, vasijas para los 
sacrificios, servidores y animales.

Confucio: guerra, administración, y filosofía

Como ha destacado Bauer (2009):

el gran papel que la sociedad y el Estado han desempeñado siempre en la filo-
sofía china puede tener su causa, junto a otras razones, en el hecho de que 
la filosofía surgiese a partir de una situación política global que le dejó una 
impronta muy determinada. (p. 34)

La filosofía china desde sus comienzos en los siglos vi y v a. C., estuvo muy 
condicionada por preocupaciones de carácter sociológico y fue principalmente 
política en sus fines y problemas (Petech, 2002).

En ese sentido, Confucio (Kongzi o maestro Kong) ha marcado la vida intelectual, 
social y política de China y de Asia oriental, como no lo ha hecho ninguna otra corriente 
de pensamiento a lo largo de la historia. Confucio (551-479 a.C.) vivió en un período 
fértil de la reflexión filosófica, conocido como el de las Cien Escuelas de Pensamiento15, 
durante la dinastía Zhou. Pero como ha destacado Armstrong (2007), también fueron 
tiempos extremadamente violentos. En la base del pensamiento de Confucio estaba 
la sociedad existente en su época, una de estructura feudal que se había desarrollado 
en el período de decadencia del reino Zhou, y los hombres a quienes dirigió sus 
enseñanzas fueron los caballeros, kiun-tsé. Acepta esta realidad y propone una política 
conservadora basada en altos módulos morales (Petech 2002, p. 175).

Se especula que ejerció varios oficios hasta convertirse en el primer pensador 
itinerante, ofreciendo asesoramiento sobre cómo gobernar a distintos monarcas de 
los reinos en los que se dividida la China de aquellos años. Para los especialistas en 
su obra, este contexto laboral itinerante determinará la característica principal de 
su pensamiento: la aplicación práctica. Confucio propuso así una política normativa 
y crítica frente a la corrupción y al olvido de las costumbres, contra el separatismo 
político de los pequeños Estados y también frente a la agresividad guerrera de los 
duques, los nobles y los señores feudales, que no respetaban ningún orden bajo el 
Cielo (T’ien) o el Destino (T’ien-ming). Por ello, se convertía en imperativo el cumplir 
con la jerarquía eterna del universo y el orden entre la subjetividad comunitaria y las 
instituciones políticas venerables, que han de desarrollarse gracias a la mediación 
de los ritos que condicionan a los individuos al orden cosmopolita, tanto del universo 

15	 Las Cien Escuelas de Pensamiento fueron filosofías y escuelas que florecieron a finales del 
periodo de Primaveras y Otoños y al inicio del período de los Reinos Combatientes (ca. 500-221  
a. C.) (Creel, 1976).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 107

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

como del orden político. Ante el caos existente (el estado de guerra), Confucio enseña 
la importancia de la disciplina del sujeto, que debe articular con fidelidad el orden de la 
familia, la estructura política municipal, provincial, del reino y del Imperio, posible como 
proyecto futuro en su época. Idealiza, entonces, la época fundadora del Estado de los 
primeros Zhou —ya en decadencia en el tiempo de Confucio— y propone una reforma 
política de cuño ético-normativo.

En China se consolida tempranamente la reflexión política, y se mantendrá 
vigente casi sin interrupción, aunque con lógicas y evidentes variantes, durante 
aproximadamente treinta siglos. En el este, trasciende a la mítica dinastía Hsia (desde 
el 1818 a. C. 87 - encuentro que esta dinastía va aproximadamente del 2070 a. C. al 
1600 a. C. Verificar, por favor), a la dinastía Shang (1554 a. C.-1040 a. C.) y a las Tres 
Dinastías (desde el 1154 a. C.) —a decir de Dussel (2007), “mal llamada feudal”—, aún 
influyentes en la época, así como a la dinastía Zhou occidental (1045 a. C.-771 a. C.). 
Por su parte, la dinastía Zhou oriental (722-256 a. C.) terminará en la balcanización 
de su territorio en la época que será denominada como el tiempo de los Estados 
combatientes o guerreros (Chan-kuo) (479-221 a. C.). China pasará de estar dividida 
en más de mil feudos en las llamadas épocas primitivas, a integrarse en catorce 
Estados, cuyo número incluso se redujo por el contexto de guerra permanente de 
aquellos años.

También, aparecerá, veinte siglos antes que Maquiavelo, la primera obra en 
la historia sobre El arte de la guerra, cuyo autor fue Sun Tzu. ¿Por qué convertir la 
guerra en un arte? Porque la guerra era esencial para la política del Estado, por lo 
cual debía abarcar el estudio cuidadoso de aspectos como la moral de las tropas, el 
clima, el terreno, el cuerpo de dirección y los recursos. Además, el general debía tener 
“sabiduría, sinceridad, humanidad, valentía y disciplina”.

La aparición de los mandarines

La construcción de la administración pública, como muchas otras edificaciones 
humanas, no puede considerarse una tabula rasa. En tal sentido, en un período de 
entreguerras y a modo de aprendizaje, se gestará una muy evolucionada organiza-
ción de estos catorce Estados, que dará origen al nacimiento de la burocracia de los 
mandarines, al desarrollo de ejércitos profesionales, al cobro de tributos, la colección 
de códices legales, y la invención de instrumentos de intercambio comercial a mayores 
distancias. Para dicho fin, se construirán canales navegables para unir grandes ríos 
y las impresionantes murallas que defenderán los reinos chinos del peligro de los 
nómadas del norte y de otros enemigos externos.

De acuerdo con el texto Zhou-Li, las funciones generales del Estado se ejercían 
a través de seis ministerios o departamentos gubernamentales. Estos se hallaban a 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025108

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

cargo del primer ministro (Tatasai), que en términos administrativos poseía casi igual 
poder que el emperador. Dichas dependencias eran las siguientes:

El mandarín del cielo. Se desempeñaba como primer ministro y ejercía poder general 
sobre el resto de departamentos o consejos. Su ministerio (que correspondía al 
Consejo del Ministerio Civil) implicaba funciones como la inspectoría general y la 
fiscalización de los nombramientos de los funcionarios. Bajo su jurisdicción y compe-
tencia se encontraban los servicios gubernamentales del imperio, así como las 
actividades civiles y militares. Además, administraba los ingresos y egresos públicos. 

	y El mandarín de la tierra. Era la segunda división administrativa y se ocupaba de la 
enseñanza. La jurisdicción comprendía todas las relaciones de la vida, las ocupa-
ciones del pueblo, su comercio, sus obligaciones civiles, deberes religiosos, 
asuntos de familia, etcétera. Cumplía funciones similares a la de un juez de paz. 
Bajo sus órdenes se encontraba el ssi-Kién o censor público, quien se encargaba 
de instruir al emperador y a los hijos mayores de los altos funcionarios en todo 
aquello que era bueno y virtuoso, y el pau-shi, funcionario que tenía el derecho de 
reconvenir al mismo emperador en caso cometiese alguna falta a sus sagradas 
obligaciones. Se denomina en la actualidad hu-pu, el Consejo del Pueblo.

	y El mandarín de primavera. Se ocupaba de las ceremonias, especialmente de 
las religiosas, y básicamente cumplía funciones de asesoramiento. Fue una 
institución muy característica de la nación china.

	y El mandarín de verano. Cumplía las funciones de un concejo de guerra. En 
aquella época, China no tenía un ejército permanente, pero cuando enfren-
taba algún incidente en que se requería desplegar soldados para el combate, 
sofocar rebeliones o ayudar al emperador, se alistaba siempre el número nece-
sario. El encargado de las levas era el mandarín de tierra, cuyos subordinados 
ponían los reclutas a las órdenes del mandarín de verano, que fungía como 
general en jefe del Imperio.

	y El mandarín de otoño. Estaba encargado de administrar justicia en los casos 
delictivos. Su legislación penal era bastante sofisticada respecto a la de otros 
sistemas asiáticos. 

Es en el año 221 a. C., cuando el unificador del imperio Qin (que reinó hasta el 
207 a. C.), y al que le sucederá la dinastía Han (desde el 202 a. C.), centraliza el Estado 
y supera definitivamente el feudalismo. Consolida la burocracia de los mandarines, 
practica la filosofía política legalista (como justificación del poder absoluto del 
soberano) y persigue todo lo que le pueda ser de oposición. Llegó al extremo de 
quemar los textos de las escuelas filosóficas contrarias al emperador y de asesinar a 
460 filósofos críticos del Imperio en el 212 a. C.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 109

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Así se origina una filosofía política, ética y militar justificante del orden establecido, 
en la cual residirá la fuerza —y también la debilidad— del Imperio chino. El inmenso 
cuerpo de los mandarines (unos ciento veinte mil en el año 100 a. C.) será el caldo 
de cultivo para la filosofía política, que se difundirá en las escuelas imperiales (que 
llegaron a albergar treinta mil estudiantes entre el 125 y el 144 d. C.) que enseñaron 
las doctrinas estatistas tradicionales.

Esta corriente legalista y militarista preparó el camino a la ideología política 
imperial. A través del legalismo (faiia) se estudiaron los diferentes caminos o leyes 
(fa) que pueden identificarse para la organización del Estado. Por ejemplo:

	y Por medio de normas y el ejercicio público y oficial de la justicia.

	y Por la regulación de códigos de castigo y el ejercicio monopolístico de la fuerza 
por parte del Estado.

	y Por una economía tributaria eficiente y una administración burocrática casi 
secularizada.

	y Por medio de un sistema militar profesionalizado.

	y Por una planificación policial.

	y Por la organización de un cuerpo de denunciantes y la utilización de métodos 
personalizados del manejo de lo político.

De esta manera, sistematizaron una doctrina estratégica de la organización 
racional del Estado, que se alejaba de las enseñanzas de Confucio. Ya Shang Yang16, 
importante estadista del período de los Reinos Combatientes (quien consideraba 
la moral de Confucio como inaplicable), proponía la guerra como el único medio 
de imponer el poder. En su concepción, el pueblo era como una masa fuerte y 
disciplinada, pero también sumisa, que debía estar bajo la autoridad centralizada de 
una administración burocratizada y un monarca absoluto.

CONCLUSIONES 

Si bien no podemos aplicar los conceptos modernos de administración y gestión 
pública a los períodos premodernos, sí es posible identificar algunos de sus aspectos 

16	 Como nos recuerda Galvany (2019b), “las profundas reformas administrativas, económicas y mili-
tares impulsadas por Shang Yang lograron que, al cabo de unos años, el reino de Qin contara con 
un potencial similar al de Wei, su vecino y adversario. [Posteriormente], Yang caerá en desgracia y 
será ejecutado como insurrecto por el nuevo gobernante de Qin, con el respaldo de los principales 
linajes aristocráticos del país, [pero su intervención en la historia de la China preimperial resultó 
fundamental]. A partir de sus innovaciones y reformas, el reino de Qin impulsará un constante 
incremento de su fuerza militar y emprenderá un decidido proyecto de conquista” (p. 81).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025110

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

ante la necesidad de gestionar lo público, entendido este concepto como la nece-
sidad —desde la administración estatal— de dotar de ciertos beneficios, servicios y 
derechos a su población, para así afianzar su control y la estatalidad.

En ese sentido, estas tres sociedades (Mesopotamia, Egipto y China) en su fase 
imperial, tuvieron en la guerra el principal condicionante para la centralización, el 
desarrollo de la burocracia y el monopolio de la violencia por parte del Estado. A eso se 
añade la asunción, por parte de estos Estados, de ciertas responsabilidades frente a 
las personas bajo su dominio. Aparecen, entonces, ideas de institucionalidad, justicia y 
bien público, obviamente no en su sentido moderno, pero sí perfiladas como mínimas 
garantías para cohesionar a la sociedad. La eficacia administrativa garantizaba la 
estabilidad y legitimidad del gobernante. La burocracia, desde la Antigüedad, cumple 
la función de soporte institucional del Estado y anticipa la función moderna de la 
confianza ciudadana en las instituciones estatales.

En esa perspectiva, la historia de la humanidad pasaría a ser entendida como 
la búsqueda por frenar la arbitrariedad del poder y la violencia por parte de los 
poderosos frente a los menos favorecidos o dependientes. El Código de Hammurabi, 
el Maat egipcio y la filosofía política china, serían manifestaciones de ello. Si bien no 
podemos evaluar con los criterios de justicia, igualdad o proporcionalidad moderno 
las decisiones tomadas bajo su amparo, sí son expresiones que buscaron, desde el 
poder, frenar el ejercicio de la violencia de los sectores más altos de la sociedad hacia 
los menos favorecidos. Esto significa, en suma, la construcción de un bien público 
vinculado al orden social, que debe ser gestionado por el ente estatal.

Las experiencias de Mesopotamia, Egipto y China nos muestran que lo que 
entendemos como gestión pública no surge con la modernidad, sino que es 
una necesidad inherente a toda forma de organización estatal. En todas ellas, la 
administración se constituyó para coordinar recursos, garantizar el orden y sostener 
la autoridad política.

Ver en perspectiva histórica la aparición, el desarrollo y la evolución de las 
instituciones administrativas, instrumentos y herramientas, nos permite contextualizar 
mejor la necesidad de renovación y fortalecimiento institucional. En contextos tan 
álgidos como los actuales, es conveniente mirar en el pasado y reflexionar cómo las 
sociedades han renovado sus pactos sociales y han respondido a la necesidad de 
atender las demandas sociales y fortalecer sus instituciones.

REFERENCIAS

Armstrong, K. (2007). La gran transformación. El mundo en la época de Buda, Sócrates, 
Confucio y Jeremías. Paidós.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 111

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Bauer, W. (2009). Historia de la filosofía china (D. Romero Álvarez, Trad.). Herder.

Beltrán, J., & López, J. (2018). Evolución de la administración. Universidad Católica Luis 
Amigó, Fondo Editorial.

Brewer, J. (1989). The sinews of power. War, money and the English state, 1688-1783. 
Alfred A. Knopf.

Burbank, J., & Cooper, F. (2010). Empires in world history: Power and the politics of 
difference. Princeton University Press.

Cabrales, H. (1979). Historia de la administración. Escuela Superior de Administración 
Pública. Subdirección de Adiestramiento.

Creel, H. (1976). El pensamiento chino desde Confucio hasta Mao Tse Tung (S. Masó 
Simón, Trad.). Alianza Editorial.

Dussel, E. (2007). Política de la liberación. Historia mundial y crítica. Trotta.

Eliade, M. (2019). Historia de las creencias y las ideas religiosas: Vol. i. De la Edad de 
Piedra a los misterios de Eleusis. Paidós.

Feng, L. (2008). Bureaucracy and the state in early China: Governing the western Zhou. 
Cambridge University Press.

Finley, M. (1986). La economía de la antigüedad (J. J. Utrilla, Trad.). Fondo de Cultura 
Económica.

Franke, H., & Trauzettel, R. (1973). El imperio chino. Siglo Veintiuno.

Galvany, A. (2019a). La dinastía Zhou (1045-221 a. C.). En F. Botton (Ed.), Historia mínima 
de China (pp. 53-78). Colegio de México.

Galvany, A. (2019b). La dinastía Qin (221-206 a. C.). En F. Botton (Ed.), Historia mínima de 
China (pp. 79-87). Colegio de México.

George, C., & Álvarez, L. (2005). Historia del pensamiento administrativo. Pearson.

Goody, J. (1990). La lógica de la escritura y la organización de la sociedad (I. Álvarez 
Puente, Trad.). Alianza Editorial.

Guerrero, O. (2017). La administración pública a través de las ciencias sociales. Fondo de 
Cultura Económica.

Harari, Y. (2014). Sapiens. De animales a dioses. Una breve historia de la humanidad. 
Debate.

Jurado, J. C. (2015). Hacia una arqueología de la administración. Cuadernos de 
Administración, 28(50), 114-136. https://doi.org/10.11144/Javeriana.cao28-50.
haam 

https://doi.org/10.11144/Javeriana.cao28-50.haam
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cao28-50.haam


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025112

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Kuhrt, A. (2014). El Oriente Próximo en la antigüedad (ca. 3000‑330 a.C.) 1 (T. de Lozoya, 
Trad.). Crítica.

Liverani, M. (2006). Uruk. La primera ciudad (J. A. Vivanco Gefaëll, Trad.). Edicions 
Bellaterra.

Maine, H. (1893). El derecho antiguo. Escuela Tipográfica del Hospicio.

Mann, M. (1991). Las fuentes del poder social I: una historia del poder desde los comienzos 
hasta 1760 d. C. (F. Santos Fontenla, Trad.). Alianza Editorial.

Peng, P. (2022, 29-30 de abril). Governing the empire. Threats to Manchu rule survival 
and bureaucratic appointments in Qing China [Presentación de investigación]. 
Workshop on Historical Comparative Politics & Political Economy, Carolina del 
Norte, Estados Unidos.

Petech, L. (2002). El poder político y la Administración pública en la antigua China. 
Revista Derecho del Estado, (12), 175-183. https://revistas.uexternado.edu.co/
index.php/derest/article/view/850

Santiago, A., & Silva-Payró, P. (2016). El papel de la administración en la evolución 
humana. Perspectivas Docentes, (62), 12-20. https://doi.org/10.19136/
pd.a0n62.1863

Saravia, J. (2018). La gestión pública en el Perú en perspectiva histórica (siglos 
xix-xxi). En Líneas Generales, (2), 143-161. https://doi.org/10.26439/en.lineas.
generales2018.n002.2674 

Scott, J.  (2022). Contra el estado. Una historia de las civilizaciones del Próximo Oriente 
antiguo (A. de Cabo de la Vega, J. Riello & R. Dorado Puntch, Trads.). Trotta.

Tilly, C. (1986). The contentious French. Belknap Press of Harvard University Press.

Tilly, C. (1992). Coerción, capital y los Estados europeos, 990‑1990 (E. Rodríguez Halffter, 
Trad.). Alianza Editorial.

Urruela, J. (2006). Egipto faraónico. Política, economía y sociedad. Universidad de 
Salamanca.

Vera Tornell, R. (1964). Historia de la civilización. Compendio de la Historia Universal. 
Sopena.

Viana, R. (2023). Apuntes de administración. La teoría y la práctica. Universidad Nacional 
de Misiones.

https://revistas.uexternado.edu.co/index.php/derest/article/view/850
https://revistas.uexternado.edu.co/index.php/derest/article/view/850
https://doi.org/10.19136/pd.a0n62.1863
https://doi.org/10.19136/pd.a0n62.1863
https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2018.n002.2674
https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2018.n002.2674


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 113-125

Recibido: 28.08.2025 / Aprobado: 24.09.2025doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8457

Verdades a medias, mentiras completas: el juego 
de espejos de la historia

HALF-TRUTHS, COMPLETE LIES: THE HALL-OF-MIRRORS 
GAME OF HISTORY 

Jesús Turiso Sebastián
Universidad Veracruzana, México
jturiso@uv.mx
https://orcid.org/0000-0002-3870-4279 

RESUMEN

Este artículo analiza la instrumentalización 
política e ideológica de la historia, tomando 
como eje las narrativas de la leyenda negra y 
la leyenda blanca en el caso español. A través 
de un enfoque epistemológico, se defiende 
que la historia, como disciplina científica, se 
fundamenta en el método histórico, el cual 
permite construir conocimiento objetivo frente 
a la subjetividad de la opinión o la memoria 
interesada. El texto advierte sobre los riesgos 
de reducir el pasado a dicotomías morales 
(buenos/malos) y de utilizarlo como herra-
mienta para justificar identidades colectivas 
o agendas presentes. Finalmente, postula que 
solo una historia crítica, alejada de juicios 
anacrónicos y comprometida con la comple-
jidad de los procesos históricos, puede superar 
estas distorsiones y cumplir con el compromiso 
con la verdad enfocada en la comprensión del 
pasado.

PALABRAS CLAVE: manipulación / leyenda 
negra / leyenda blanca / identidades 
colectivas / historia crítica

ABSTRACT

This paper analyzes the political and 
ideological instrumentalization of history, 
using the narratives of the black legend and 
the white legend in the Spanish case as a 
central axis. Through an epistemological 
approach, it argues that history, as a scientific 
discipline, is grounded in the historical method, 
which enables the construction of objective 
knowledge as opposed to the subjectivity of 
opinion or biased memory. The text warns 
against the risks of reducing the past to moral 
dichotomies (good/evil) and using it as a tool 
to justify collective identities or present-day 
agendas. Finally, it posits that only a critical 
history, free from anachronistic judgments 
and committed to the complexity of historical 
processes, can overcome these distortions 
and and fulfill the commitment to truth aimed 
at understanding the past.

KEYWORDS: manipulation / black legend / 
white legend / collective identities / critical 
history



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025114

J. Turiso

En las sociedades de nuestro presente, donde la materialidad de las cosas y las 
actividades humanas son valoradas conforme a su utilidad práctica, la pregunta 
fundamental a la que se recurre para establecer dicho valor es: ¿para qué sirve? Esta 
interrogante exige, ante todo, que la respuesta sea social: ¿cuál es el valor general o 
qué función aporta a la colectividad?

Marc Bloch iniciaba su libro Apología para la historia o el oficio del historiador 
(1949/2001) —texto que todo estudiante de Historia ha debido leer en algún momento 
de su trayectoria académica— con una pregunta que remite a la búsqueda de la función 
social: “Papá, explícame para qué sirve la historia”. Esta pregunta, que puede resultar 
incómoda para algunos historiadores de la vieja escuela por su carácter provocativo, 
da por sentada la necesidad de justificar socialmente la disciplina. Es cierto que, sobre 
otras disciplinas del saber, no se cuestionaría su valor para la sociedad: para qué sirve 
la medicina, el derecho o la ingeniería. Sin embargo, los profesionales de la historia 
nos vemos en la necesidad de argumentar constantemente la importancia de que 
toda sociedad conozca su pasado. Esta realidad histórica solo puede ser alcanzada y 
comprendida mediante las preguntas que formula el historiador para develarla.

De ahí el primer enunciado: el análisis de la historia no es cuestión de opinión, sino 
de método. En la actual sociedad de la información y el conocimiento, cualquiera puede 
opinar sobre historia en redes sociales o blogs como si se tratara de una discusión 
donde todos tienen una postura. De tal manera, hoy día cualquiera pontifica de historia 
—hasta incluso algún catedrático universitario de pluma fácil y vesánica— como si de 
una discusión de fútbol se tratara, en la que todos tenemos una opinión, lo que lleva 
así a la historia al peligroso territorio de las ideologías y la sustrae de su real estatus 
ontológico. El estudio científico de la historia (entendimiento) se opone radicalmente 
a la doxa (opinión). El entendimiento se genera a partir de la aplicación de un método 
objetivo, mientras que las opiniones pertenecen al ámbito de la subjetividad. El 
conocimiento histórico se construye sobre las premisas del método histórico, lo que 
por sí mismo confiere validez objetiva a la obra histórica. Los principios generales 
del método y la veracidad de los enunciados del historiador son independientes 
de su circunstancia personal, es decir, de sus creencias, simpatías o antipatías. La 
objetividad histórica es la objetividad del método, por consiguiente, la investigación y 
la escritura históricas no son cuestión de voluntad, sino de método. Este proporciona 
las herramientas críticas para analizar las fuentes, alejando al historiador de la 
falsificación de la verdad histórica, a menudo determinada por intereses espurios 
de legitimación. Esto no significa que no exista un espacio subjetivo en el trabajo 
del investigador: la subjetividad en las ciencias no solo se da, sino que además es 
necesaria porque es el sujeto investigador el que desarrolla la investigación. En este 
sentido, la reconstrucción histórica surge de la interacción entre los testimonios 
objetivos y la subjetividad del historiador. Esta subjetividad, lejos de hacerla falsa, 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 115

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

es constitutiva: el historiador define el relato al seleccionar e interpretar los hechos, 
por lo que el hecho histórico es en sí mismo un producto intelectual resultado de 
la aplicación del método histórico. Los historiadores no pueden ser observadores 
totalmente objetivos, ya que están influenciados por su contexto. Sin embargo, a 
diferencia de un manipulador o falsificador, su labor exige apego a la evidencia y les 
impide afirmar lo que saben falso. El principal riesgo del oficio es analizar los hechos 
históricos de forma aislada, sin considerar el contexto más amplio.

El segundo enunciado: no existe la historia si el historiador no hace las preguntas 
pertinentes a la historia. Es el historiador quien, mediante un análisis riguroso de las 
fuentes —más allá de mitos o memorias colectivas arbitrarias y subjetivas—, da sentido 
a las realidades pasadas y presentes desde un orden reconocido: el método histórico. 
El método en las ciencias es el triturador de la parcialidad fútil de las opiniones, de las 
creencias basadas en la fe ideológica y de la fragilidad de las memorias subjetivas. 
Yo puedo creer firmemente que los extraterrestres construyeron las pirámides, sin 
embargo, la ciencia demuestra, valiéndose del método, que fueron los egipcios, seres 
de carne y hueso, los artífices de la construcción de esos monumentos funerarios.

Volviendo a la cuestión inicial sobre la utilidad de la historia, acudiremos a la 
respuesta de Lucien Febvre (1953/2017), quien sostenía que su misión principal 
consiste en organizar el pasado en función del presente. Lamentablemente, esta 
función viene acompañada de un peligro tan común como el de utilizar de manera 
tácticamente pragmática la historia como excusa para manipularla. Decía Julio Caro 
Baroja (1992) que “el demonio que provoca la falsificación tienta a toda clase de 
seres humanos” (p. 17). Los historiadores somos conscientes de esto y luchamos 
contra ello, pero siempre tenemos la espada de Damocles sobre nuestra cabeza 
al ejercer nuestro oficio, debido a las implicancias éticas, políticas, conceptuales, 
epistemológicas y metodológicas que supone develar realidades históricas que no se 
ajustan a necesidades del presente.

Tercer enunciado, relacionado con el anterior: son los historiadores quienes 
escriben la historia. Aunque a primera vista parezca una obviedad, deja de serlo 
cuando se instala en el inconsciente colectivo la idea de que “la historia la escriben 
los vencedores”. Esta expresión se ha convertido en lugar común y se repite como 
mantra, se relaciona con los discursos del poder que manipulan la historia con 
fines doctrinarios, como construir una identidad nacional unitaria. Este enunciado 
implica al menos tres conjeturas aparentes que contradicen la realidad ontológica 
de la historia: primero, se predica que la historia, al ser escrita por los que vencen, es 
previsible y está determinada; segundo, que son los vencederos los que organizan la 
historia y deciden los hechos históricos merecedores de ser destacados; y, tercero, 
si la historia es la historia de los vencedores, se consuma en reduccionismo obsceno 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025116

J. Turiso

—en el sentido original del término de fuera de escena— a partir del relato maniqueo de 
buenos y malos. El filósofo transterrado de la Guerra Civil española, José Gaos, puede 
considerarse un representante de esta visión reducida de la historia. En 1952, publicó 
un texto en el que analizó la emigración española a México desde una perspectiva 
filosófica e histórica, donde distinguió entre dos tipos de emigrantes a partir de su 
concepción de la patria y su actitud hacia la integración cultural. Aunque Gaos no 
emplea explícitamente el término malos, su análisis sugiere una clara valoración 
ética y cultural de las actitudes migratorias. Para Gaos, los buenos emigrantes serían 
aquellos que, como los republicanos españoles exiliados, adoptan una identidad 
flexible, se integran en la sociedad mexicana y contribuyen a la formación de una 
comunidad hispanoamericana dinámica y mestiza (Gaos, 1996, pp. 552-556).

Hoy estamos inmersos en una lucha por la historia transformada en sustancial. 
En ningún momento del pasado los seres humanos fueron tan conscientes de la 
función de la historia para justificar acciones e intervenciones presentes como ahora, 
porque, como diría Hobsbawm (2004), el pasado legitima y ofrece un fondo glorioso 
a un presente que no lo es tanto. Si la historia la hacen los vencedores, se deduce que 
la historia no es un fin en sí misma, sino un arma para alcanzar intereses de poder, por 
lo que el relato histórico estaría viciado y la realidad histórica sería arbitraria.

Un cuarto enunciado que se deriva de este: la medida de lo histórico no la 
establece el poder, sino que son los historiadores los que determinan la historicidad 
de los hechos. Esto se debe a que el historiador, mediante el método histórico, estará 
capacitado para evaluar y establecer qué acontecimientos son históricos y cuáles 
no. Por ejemplo, que miles de europeos hayan venido a América es irrelevante para 
la historia; sin embargo, que Colón llegara el 12 de octubre de 1492 sí es un hecho 
histórico, pues permitió el encuentro de dos mundos desconocidos entre sí y tuvo una 
trascendencia fundamental para la humanidad. En consecuencia, es el historiador 
quien decide qué hechos son históricos y en qué orden deben formularse.

No obstante, en nuestro presente se ha llegado a un estado cataléptico de 
la realidad de las cosas en el que resulta muy fácil carenar la historia desde la 
arbitrariedad subjetiva y utilitaria. Ejemplifiquemos esto, primero, con el fenómeno 
de la falsificación de la realidad histórica que se ha perpetuado desde hace siglos: la 
leyenda negra1. Ello nos lleva a establecer un quinto enunciado: la leyenda negra es 
una adulteración de hechos históricos, una mezcla de verdades y mentiras que responde 
a una falsa asignación moralizadora de la historia de sentenciar quiénes son los malos 

1	 Este sintagma, que como señala Roca Barea no necesita adjetivo porque hace referencia a la 
española, estará muy presente en la terminología narrativa de un parte de una historiografía nacio-
nalista de comienzos del siglo xx.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 117

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

y de glorificar a los considerados como buenos. Si bien el término de leyenda negra 
no aparece hasta finales del siglo xix2, intrínsicamente ligado al de leyenda áurea, 
acuñado por el dominico Santiago de la Vorágine, sus raíces se remontan al siglo xvi. 
Intelectuales como Erasmo de Rotterdam o Juan Luis Vives criticaron entonces la 
obra de De la Vorágine. La leyenda negra fue una maniobra propagandística contra el 
Imperio español, elaborada desde Inglaterra a partir de los escritos de Antonio Pérez3, 
secretario de Felipe II, y de la obra de Bartolomé de las Casas. Se construyó así un 
mito que presentaba a los españoles como bárbaros, fanáticos, incultos y enemigos 
del progreso. Estos enunciados, basados en tergiversaciones, han tenido tanto éxito 
que hoy se asumen como verdades históricas indiscutibles, hasta el punto de que 
muchos españoles los han aceptado de manera acrítica. El mito de la España guerrera, 
intolerante y asesina se forjó en un contexto histórico muy definido: la emergencia del 
Estado moderno, cuando España surgió como imperio global y potencia dominante 
política y espiritualmente. Afirma Joseph Pérez (2009) que

la leyenda negra representaba la hostilidad de las naciones del norte de Europa 
hacia las naciones del sur. Las primeras, protestantes y anglosajonas, se consi-
deraban superiores a las otras, católicas y latinas y, en particular, a la más 
representativa de ellas: España. (p. 13)

Aunque el término se ha aplicado en otros contextos, quien lo lleva como epíteto 
es la historia de España. Pero ¿en qué consiste la leyenda negra? Julián Juderías 
(1914), divulgador fundamental del término, la definió como

las descripciones grotescas que se han hecho siempre del carácter de los espa-
ñoles como individuos y como colectividad; la negación, ó [sic] por lo menos, 
la ignorancia sistemática de cuanto nos es favorable y honroso en las diversas 
manifestaciones de la cultura y del arte; las acusaciones que en todo tiempo se 
han lanzado contra España fundándose para ello en hechos exagerados, mal 
interpretados ó [sic] falsos en su totalidad, y finalmente, la afirmación, conte-
nida en libros al parecer respetables y verídicos y muchas veces reproducida, 
comentada y ampliada en la Prensa extranjera, de que nuestra Patria constituye, 
desde el punto de vista de la tolerancia, de la cultura y del progreso político, una 
excepción lamentable dentro del grupo de las naciones europeas. (pp. 14-15)

A pesar del tiempo transcurrido, la leyenda negra sigue viva, repitiéndose hoy los 
mismos argumentos creados hace cinco siglos. La tradición mitificada ha adquirido 

2	 Roca Barea (2016, pp. 24-26) indica que esta locución, al parecer, salió de los labios de la escritora 
gallega Emilia Pardo Bazán en una conferencia ofrecida en París el año 1899, pero fue desarro-
llada y difundida una década después por Julián Juderías. Sin embargo, el historiador francés 
P. Chaunu, en “La légende noir antihispanique” (1964), publicado en la Revue de Psicologie des 
Poples, sostenía que la leyenda negra era un producto paranoide de la psicología de los españoles. 
Al respecto, véase Payne (2017, p. 17).

3	 Es un clásico de obligada consulta el libro en dos volúmenes de Gregorio Marañón (1951).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025118

J. Turiso

rango de certeza histórica y moral. La realidad de los hechos importa menos que la 
imposición de una moralidad o lecciones morales que se supone debe extraerse de 
la historia.

Otra fórmula de distorsión histórica es la antítesis de la leyenda negra: la leyenda 
áurea o dorada, blanca o rosa. Aunque estas denominaciones suelen referirse al 
mismo fenómeno de visión idealizada, aquí distinguiremos entre ambas. La leyenda 
áurea o dorada, promovida por el dominico italiano Santiago de la Vorágine4, la 
circunscribimos a su definición original etimológica (del latín lego, ‘leer’), no a la actual 
de relato fabuloso que glorifica y oculta excesos. El concepto de leyenda blanca5 lo 
utilizaremos, primero, en contraposición etimológica a leyenda negra y, segundo, 
considerando su intencionalidad identitaria y cultural que blanquea la historia y ofrece 
una visión sublimada y laudatoria de la misma, generalmente con fines identitarios, 
como sucede con el nacionalismo español. En este sentido, la construcción de 
mitos colectivos convierte la historia en instrumento de propaganda. Por ejemplo, 
durante la dictadura de Franco, la escuela española empleó el mito de la reconquista 
y la expulsión de los musulmanes como logro de cohesión nacional e integridad 
religiosa. La narrativa propagandística equiparaba a los reyes católicos con Franco, 
presentándolo como caudillo que culminaba la misión histórica de restaurar una 
España católica y unificada. La perspectiva de la leyenda blanca comparte con la negra 
una visión acrítica que la aleja de la objetividad, lo que distorsiona la comprensión 
histórica. La historia, como ciencia sujeta al método histórico, no es el resultado de 
oposiciones artificiales, sino de una dialéctica compleja, como muy bien apunta el 
profesor Carlos Aguirre (2005, p. 113), entre fundamentos universales, recurrentes y 
usuales con otros particulares, únicos y originales.

Esto último nos lleva a un sexto enunciado: la historia no es la moral y, por ende, no 
solo no emite juicios morales —no le corresponde—, además tampoco dispone de utillaje 
conceptual propio para llevarlos a cabo. Exigir a la historia que establezca juicios 
morales es resultado de la autoridad que se le concede, al entender erróneamente 
que puede proporcionar una guía pragmática para el presente (magister vitae). 
Umberto Eco (1997, p. 59) en Interpretación y sobreinterpretación señalaba que todos 
los humanos pensamos en términos de identidad y semejanza, pero de ahí no se 
deduce que las interpretaciones basadas en semejanzas pasadas correspondan con 
la verdad histórica. Todos los presentes históricos son diferentes y también lo son 

4	 Según la profesora Roca Barea (2016, p. 23), el origen del concepto de leyenda áurea debe buscarse 
en el título de un libro de textos hagiográficos muy difundido del siglo xiii, titulado Legenda sanc-
torum o Legenda aurea, escrito por De la Vorágine hacia 1264 y cuya influencia fue notabilísima en 
las representaciones pictóricas y escultóricas de la época del Renacimiento.

5	 La primera referencia que tenemos acerca de este término se puede encontrar en la obra de David 
J. Weber, The Spanish Frontier in North America, publicada en 1992.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 119

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

sus valores; por consiguiente, es un error aplicar juicios morales contemporáneos 
a un pasado que ya no existe, excepto en las fuentes documentales. Aunque 
ciertos fenómenos muestren similitudes entre pasado y presente, valorativamente 
tienen implicaciones morales distintas. Por ejemplo, la fornicación en los siglos 
xvi-xix tenía connotaciones morales y delictivas muy diferentes a las actuales6. La 
mentalidad de una época refleja su vida; se piensa y siente en función de cómo se 
vive. Así, las ideologías presentes, cargadas de moralidad arbitraria, elaboran visiones 
unidimensionales que distorsionan la historia y dejan un universo interpretativo 
abierto al servicio de la política. Esto imprime identidades y favorece tergiversaciones 
legendarias. La historia desde esta perspectiva se convierte en un instrumento para 
hacer prevalecer una visión interesada del pasado, urdiendo símbolos indeseables 
que divergen de la verdad de los hechos. No es baladí postular: “Cuando las ideologías 
e identidades entran por la puerta, la historia salta por la ventana”. La historia no 
es una narrativa lineal simple, sino un conjunto complejo de eventos y procesos 
interconectados que nos pueden ofrecer diversas perspectivas. El conocimiento 
histórico es complejo y no puede reducirse a un plebiscito dicotómico entre opresores 
u oprimidos, víctimas o verdugos, es decir, en la representación de un drama de héroes 
y de villanos. A propósito de esto, resulta acertada la reflexión de Gustavo Bueno 
(2019) al analizar las percepciones valorativas erróneas sobre el Imperio español:

la cuestión estaría mal planteada de este modo, desde el momento en que se 
pretende distinguir, según un esquema dualista, el “lado bueno” y el “lado malo” 
del Imperio, su anverso y su reverso (la cruz y la espada, etcétera). En realidad, 
no habría ni lado bueno ni lado malo, ni anverso ni reverso. Todo sería cuestión 
de las escalas con las cuales nos aproximamos a la realidad: o bien utilizamos 
una escala “molecular”, o bien utilizamos una escala “molar”. Las figuras que 
percibimos a escala molar no existen “a pesar” de las figuras que percibimos a 
escala molecular, sino que se hacen a través de ella. El Imperio hispánico, como 
cualquier otro Imperio, arroja “figuras históricas” (a escala molar) que, buenas 
o malas, sólo pueden ser el resultado de las actividades o de grupos de indivi-
duos particulares (moleculares) presididos por leyes psicológicas (etológicas) 
ligadas a la ambición, a la envidia, al miedo, al orgullo, a la dureza de corazón. 
(p. 348)

Por este motivo, será obligación del historiador develar la verdad —en el sentido 
de quitarle el velo que la cubre—, acercarse a ella lo máximo posible mediante las 
fuentes históricas contrastadas y el conocimiento histórico, y desmitificarla como 

6	 En 1596, se condenó a salir de manera pública portando un sambenito en forma de penitente, 
abjurar de levi y ser desterrado de tierras americanas por diez años a Domingo Nicolao, caballero 
de la orden de San Juan, por el delito de simple fornicación. Véase Medina (1991, p. 121). A finales 
del siglo xviii, los tratados de teología moral todavía consideraban la fornicación, aunque siendo 
la menor de las formas de lujuria, como un acto depravado y pecado mortal que atentaba contra 
la buena crianza de los hijos. Véase Lárraga (1780, pp. 526-527).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025120

J. Turiso

producto de consumo cultural que pretende asignar buenos y malos en la historia, 
evitando generalizaciones y simplificaciones.

Un séptimo enunciado señala: el abuso de la historia para justificar agendas 
culturales produce efectos identitarios. La historia es tanto un registro del pasado como 
una interpretación de la realidad histórica desde las preguntas que le formulamos 
desde el presente. Por ello, se ha convertido en un marco incomparable para la batalla 
cultural actual por el relato, que sirve a intereses políticos, ideológicos o identitarios. 
Narrativas como las leyendas negra y blanca impactan en la construcción de 
identidades. La historia puede generar dos tipos de efectos antitéticos. Un efecto 
es de enojo y culpabilidad, exaltado por memorias oficiales sesgadas, que atribuye 
las desgracias presentes a un enemigo externo o a una mala gestión del pasado. Por 
ejemplo, la leyenda negra sobre España, promovida por rivales como Inglaterra y Países 
Bajos en los siglos xvi y xvii, afectó la autoimagen española y generó sentimientos 
de culpa o inferioridad. Esta narrativa no solo afectó a su imagen internacional, sino 
que, como se señaló más arriba, también terció en la forma en la que los propios 
españoles se autopercibieron en distintos momentos del pasado7. El segundo efecto, 
de carácter catártico y autocomplaciente, pone de manifiesto la grandeza de una 
sociedad basada en los éxitos —reales o imaginarios— de su historia. Por ejemplo, 
la leyenda blanca de la colonización británica en América del Norte justificó el 
expansionismo y forjó una identidad nacional estadounidense basada en el manifest 
destiny8 y una misión civilizatoria. Ambas situaciones personifican la existencia de 
una clara desviación de la realidad de la historia, que muestra cómo la historia 
sesgada y manipulada elabora imágenes concretas de una nación y su gente.

En la España actual, las dos corrientes legendarias han entrado en el ámbito 
político y han asumido posiciones antagónicas: la izquierda, más cercana al discurso 
negrolegendario, considera que la identidad más oscura de España —basada en la 
opresión, la intolerancia y el saqueo— es la base de su unidad nacional; las posiciones 

7	 Esta visión prefabricada de la historia se asumió por las nuevas naciones americanas tras la inde-
pendencia e incluso perdura, en muchos casos todavía, en la memoria colectiva del presente. La 
razón estriba en que, ante la necesidad de construir una identidad propia, se precisaba marcar la 
diferencia y establecer una oposición frente a España. El fenómeno es recurrente, puesto que en 
nuestro presente también los nacionalismos periféricos españoles utilizan la distorsión histórica 
negrolegendaria como modo de cuestionamiento de España y distanciamiento de la identidad 
unitaria.

8	 Es una ideología mesiánica, arraigada en fundamentos religiosos, que se manifiesta como una 
versión secularizada de la idea del pueblo escogido desarrollada a partir de 1845 y simboliza 
el deseo de expansión de los Estados Unidos. Este concepto en un momento de construcción 
identitaria estadounidense otorgó sentido y dirección a la identidad colectiva de la nación, espe-
cialmente durante una primera etapa de crecimiento territorial, avance colonial y desarrollo 
industrial, y fue empleada, por ejemplo, para justificar la expulsión de los nativos norteamericanos 
de sus tierras.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 121

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

conservadoras o de derecha asumen una visión positiva o idílica desde la leyenda 
blanca o dorada. Cada posición cuenta con sus propios historiadores de cabecera. 
Ambas comparten una deriva idealista hacia extremos opuestos que, finalmente, 
impugna la historia científica. Esto ha resultado en una apropiación indebida de la 
historia por la política mediante propaganda, memoria selectiva y fragmentación de 
la realidad para imponer agendas presentes justificadas en el pasado.

Desde el siglo xix, la historia tiene significativas implicancias políticas. Esta 
tendencia se ha naturalizado en la modernidad líquida actual y en la era de la posverdad, 
utilizando la historia para justificar agendas ideológicas. Los intereses políticos 
convierten a la historia en víctima propiciatoria para sus propósitos. Julio Caro Baroja 
(1992) constataba que “cuando una sociedad está preocupada por algo que se da 
en el tiempo con notas muy distintivas y fuertes, ese algo, produce falsificaciones” 
(p. 20). De este modo, la necesidad de generar una conciencia social determinada 
transformará la historia en una víctima susceptible de manipularse para alcanzar 
los objetivos de las agendas políticas. Un ejemplo evidente se puede observar en 
las narrativas vinculadas al nacionalismo, que reconoce la influencia de la historia, 
no solo como creadora de conciencia colectiva e identidad, sino también como una 
solución con ventajosas propiedades catárticas tanto sociales como políticas. En ese 
sentido, la conclusión es clara desde la visión del historiador: cuando la historia es 
manipulada por exigencias e intereses fraudulentos, deja de ser historia y se convierte 
en propaganda doctrinal.

En nuestro presente, caracterizado por sociedades líquidas (Bauman, 2003)9 e 
individuos flotantes (Bueno, 1981)10, se interiorizan relatos procesados conforme 
a las ideologías y, de esta manera, se van elaborando identidades impostadas en 
relación con ellos.

Esto último nos lleva a un octavo enunciado: la instrumentalización de la historia 
adaptada es una pieza fundamental en el discurso esencialista de la identidad. No es 
de extrañar, como sostiene García Cárcel, que se recurra a “la exaltación narcisista 
del pasado glorioso apoyado casi siempre en una visión arcádica de las propias 

9	 De acuerdo con Bauman, la realidad de nuestro presente se significa por su carácter cambiante e 
inestable, es lo que define como modernidad líquida. La sociedad de esta modernidad se distingue 
por la falta de certeza que es producida por la extrema velocidad de las transformaciones, lo que 
ha resultado en un debilitamiento de las relaciones interpersonales y en la descomposición de las 
identidades. Así, todos aquellos lazos que solían ser firmes y estables, en estos momentos, se han 
convertido en asociaciones temporales y vulnerables.

10	 El individuo flotante es aquel que, desvinculado de las estructuras tradicionales (como la familia, 
la comunidad local, la religión o el Estado), se encuentra flotando en un espacio social abstracto 
y globalizado. Este individuo carece de raíces firmes en instituciones o tradiciones concretas y, 
en su lugar, se relaciona con el mundo a través de medios impersonales y deslocalizados, como 
internet, los medios de comunicación o las redes sociales.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025122

J. Turiso

instituciones y la permanente explicación de los problemas propios en función del 
enemigo exterior, vinculado, en estos casos, al Estado” (1994, p. 181). Por ejemplo, 
desde los discursos del poder político y cultural se asimila el presente con el pasado 
prehispánico mexica con naturalidad y desprecio al rigor histórico, aunque México 
como entidad política no existía hace quinientos años (Turiso, 2022,  pp.  60-63). 
El nacionalismo opera vinculando identidades pasadas —poco parecidas a las 
actuales— con el presente, para legitimar la conciencia nacional actual y las políticas 
derivadas, mediante un proceso de analogía y semejanza donde el relato se representa 
como “desplazamiento analógico” en un universo de semejanza (Eco, 1997, p. 58). 
Atribuir a los mexicanos actuales la misma esencia identitaria que a los habitantes 
de hace quinientos años es una falsedad histórica. La diferencia basal entre historia 
verdadera y ficticia es que la primera puede confirmarse, y la segunda no. Por medio 
de este ejemplo se puede observar cómo las narrativas nacionales reconocen el 
poder de la historia no solo como herramienta para forjar conciencia colectiva e 
identidad, sino también como un recurso con propiedades simbólicas balsámicas 
para cohesionar sociedades y justificar agendas políticas. Su objetivo primordial 
no es otorgar significado al pasado, sino legitimarse a través de él. Recurre a la 
historia y la manipula no como un fin en sí mismo, sino como un medio para validar 
determinadas agendas. Hobsbawm (2004, p. 141) se preguntaba si el nacionalismo 
no se ha visto favorecido incluso por la investigación académica rigurosa, aunque 
use con igual eficacia falsificaciones históricas o estudios rigurosos pero alineados 
ideológicamente. La respuesta es afirmativa: las historias oficiales nacionalistas 
privilegian sistemáticamente el mito sobre la verdad, porque las narrativas identitarias 
requieren relatos maleables, no hechos incómodos. En este marco, se evidencia que 
la ficción no solo es más útil que la realidad histórica, sino que se erige como una 
verdad superior, funcional a los intereses políticos identitarios de un determinado 
momento.

Este proceso exige una revisión selectiva de la historia: ajustar el pasado a las 
demandas del presente. No se trata de comprender la complejidad de los hechos, sino 
de moldearlos para crear un linaje simbólico que justifique poder, unidad o exclusión. 
La historia, en manos del nacionalismo, se convierte en un campo de batalla donde 
los mitos se anteponen al rigor histórico. Un atractivo añadido de la historia mítica 
es su versatilidad para desviar la atención de problemas presentes, ofreciendo una 
distracción hacia eventos pasados inertes.

Un noveno enunciado: la superación de las prácticas de la judicialización 
histórica será posible a partir de la historia crítica. La relación entre la historia y los 
mitos culturales legendarios es compleja y multifacética, como se ha podido 
comprobar. Asumir lo negrolegendario o lo blancolegendario como realidad del 
pasado evidencia cómo la historia está siendo manipulada para servir a intereses 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 123

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

ideológicos y crear narrativas identitarias. Al adoptar un enfoque crítico y objetivo, 
podemos superar estos peligros y construir una comprensión más completa y 
precisa del pasado. La historia no es un relato estático, sino un diálogo constante 
entre el presente y el pasado. La realidad es compleja, en ocasiones inescrutable; 
el historiador crítico rechazará las simplificaciones y manipulaciones. La historia 
crítica se abstiene de emitir juicios fáciles de condena o alabanza, trascendiendo su 
propósito a tales valoraciones superficiales. Por lo mismo, reconoce que el pasado 
es un entramado complejo de eventos, acciones y personajes, donde las causas y 
consecuencias no son ni pueden ser lineales ni unívocas.

La historia crítica se resistirá, por tanto, a las interpretaciones simplistas que 
buscan encajar el pasado en categorías predefinidas de bueno o malo. La labor del 
historiador no consiste en juzgar el pasado, sino, como dice el maestro Marc Bloch, 
en comprenderlo en su contexto y complejidad. Esto implica analizar las diversas 
perspectivas y motivaciones de los actores históricos, así como las circunstancias 
que rodearon sus acciones sin juzgar su intencionalidad. Por último, y parafraseando 
a Carlos Aguirre (2005), la historia verdaderamente crítica entraña obligatoriamente 
la posición de considerar todas las historias —pasadas, presentes y futuras—, 
“perspectivas, dimensiones, órdenes, métodos, técnicas y paradigmas que intentan 
oponer falsamente los malos historiadores, arguyendo su carácter excluyente y a 
veces antitético” (p. 113).

A modo de conclusiones, la historia, lejos de ser un simple relato de 
acontecimientos, es una disciplina con un método propio que le otorga validez 
científica. A diferencia de la opinión o la memoria colectiva, siempre teñidas 
de subjetividad, la investigación histórica busca comprender los hechos en su 
complejidad. Este punto es crucial: sin método, la historia se degrada en mera 
ideología.

La existencia de narrativas como la leyenda negra y la leyenda blanca evidencia el 
peligro de convertir la historia en un instrumento de propaganda. La primera condena 
a España como pueblo atrasado y cruel; la segunda la ensalza como portadora de 
un destino glorioso. Ambas simplifican y distorsionan el pasado, construyendo 
imágenes útiles para fines políticos, pero falsas desde el punto de vista científico. 
Este fenómeno revela que la historia no solo es un campo de estudio, sino también 
un campo de batalla simbólico, donde los mitos se imponen sobre los hechos para 
legitimar proyectos identitarios.

De aquí se deriva una consecuencia inevitable: el abuso de la historia para 
justificar agendas culturales y políticas termina por fracturar la conciencia social. Si 
el pasado se convierte en un arsenal de acusaciones o en un repertorio de glorias 
inventadas, la sociedad queda atrapada en visiones polarizadas. Se fomenta la culpa 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025124

J. Turiso

o la autocomplacencia, pero no la comprensión. En ese sentido, la historia cuando 
se tergiversa y manipula deja de cumplir su función social: en lugar de generar 
pensamiento crítico, alimenta la división.

Frente a esta situación, la propuesta es clara: avanzar hacia una historia 
crítica, capaz de superar la judicialización moral del pasado. Esta no debe dictar 
sentencias de culpabilidad o inocencia, sino desentrañar las múltiples dimensiones 
de los procesos históricos. El oficio del historiador consiste en develar los mitos y 
mostrar la complejidad de lo humano en la historia: contradicciones, ambigüedades, 
motivaciones diversas. Solo así la historia puede ser útil para el presente, no como 
instrumento de propaganda, sino como herramienta de entendimiento colectivo.

REFERENCIAS

Aguirre, C. A. (2005). Antimanual del mal historiador. O ¿cómo hacer hoy una buena 
historia crítica? (7.a ed.). Contrahistorias.

Bauman, Z. (2003). Modernidad líquida. Fondo de Cultura Económica.

Bloch, M. (2001). Apología para la historia o el oficio de historiador (2.a ed.). Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada en 1949)

Bueno, G. (1981). Psicoanalistas y epicúreos. Ensayo de introducción del concepto 
antropológico de “heterías soteriológicas”. El Basilisco, (13), 12-39. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2474407

Bueno, G. (2019). España frente a Europa. Pentalfa.

Caro Baroja, J. (1992). Las falsificaciones de la historia (en relación con la de España). 
Seix Barral.

Eco, U. (1997). Interpretación y sobreinterpretación. Cambridge University Press.

Febvre, L. (2017). Combates por la historia. Ariel. (Obra original publicada en 1953)

Gaos, J. (1996). Obras completas VIII. Filosofía mexicana de nuestros días. En torno a la 
filosofía mexicana. Sobre la filosofía y la cultura en México. Universidad Nacional 
Autónoma de México.

García Cárcel, R. (1994). La manipulación de la memoria histórica en el nacionalismo 
español. Manuscrits, (12), 175-181. 

Hobsbawm, E. (2004). Sobre la historia. Crítica.

Juderías, J. (1914). La leyenda negra y la verdad histórica. Contribución al estudio del 
concepto de España en Europa, de las causas de este concepto y de la tolerancia 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 125

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

religiosa y política en los países civilizados. Tip. de la Rev. de Arch., Bibl. y 
Museos. 

Lárraga, F. (1780). Promptuario de la theologia moral. Imprenta de D. Manuel Martín.

Marañón, G. (1951). Antonio Pérez (el hombre, el drama, la época) (3.a ed.). Espasa-Calpe.

Medina, J. T. (1991). Historia del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición de México. 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Pérez, J. (2009). La leyenda negra. Gadir.

Payne, S. (2017). En defensa de España. Desmontando mitos y leyendas negras. Espasa.

Roca Barea, M. E. (2016). Imperiofobia y leyenda negra. Roma, Rusia, Estados Unidos y el 
Imperio español. Siruela.

Turiso, J. (2022). La desmitificación de la historia oficial de México. En J. Turiso (Coord.), 
Filosofía disidente de lo mexicano (pp. 7-70). Instituto de Filosofía, Universidad 
Veracruzana.



En Líneas Generales n.o 13, julio 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 126-129

Reseñas

EL JOVEN RAÚL PORRAS BARRENECHEA: PERIODISMO, HISTORIA  
Y LITERATURA (1915-1930)

Gabriel García Higueras 
Universidad Ricardo Palma, 2024

Mauricio Rafael Gálvez Carcelén 
Universidad de Lima 

mrgalvez@ulima.edu.pe 

Del culto y el respeto del pasado y la esperanza del 
porvenir se forma el alma nacional de un pueblo

Raúl Porras Barrenechea

Cien años después de la disputa plebiscitaria sobre la soberanía de Tacna y Arica, 
son recordados los esfuerzos de connotados diplomáticos peruanos que apor-
taron a la causa. Entre ellos se encontraba un joven Raúl Porras Barrenechea, 
en aquel entonces bibliotecario del Ministerio de Relaciones Exteriores y quien 
publicaría la obra Alegato del Perú en la cuestión de límites de Tacna y Arica (1925). 
Esta es una de sus publicaciones tempranas en lo que sería una prolífica labor 
intelectual, así como un versátil y nutrido recorrido en las diversas esferas de la 
historia nacional.

doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8458



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 127

RESEÑASEl joven Raúl Porras Barrenechea: periodismo, historia y literatura (1915-1930)

Con una pluma ágil, Gabriel García Higueras ofrece una biografía profunda 
que no solo revela los aportes históricos, literarios, periodísticos y diplomáticos 
de Porras Barrenechea, sino que también permite conocer más sobre el personaje 
como persona. Recogiendo testimonios de colegas y discípulos, e incluyendo 
entrevistas realizadas por el propio autor —entre las que destaca, sin duda, la de 
Carlos Araníbar Zerpa—, el texto de García presenta información iluminadora 
acerca de Porras en su faceta de alumno de la Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos y maestro, etapa en la cual se involucraría con la revista Alma Latina. En esta 
publicación, Porras lució su pluma con temáticas acerca de la vida universitaria en 
San Marcos, usos y costumbres de la cotidianeidad y perfiles de la historia literaria 
del país. Además, advierte García, se distinguió por el uso prolífico de seudónimos 
como T. G. d’Or, Nicolasito, Tin Tin y Pierrot, por mencionar algunos. Su liderazgo en 
el contexto de la reforma universitaria, inspirado por la experiencia argentina, para 
transformar lo que se llamó “esclerosis de la docencia”, fue vital para comprender 
su compromiso con la educación, así como su iniciativa de fundar el Conversatorio 
Universitario junto a otros portentosos jóvenes historiadores como Jorge Basadre, 
Luis Alberto Sánchez y Jorge Guillermo Leguía, por nombrar algunos, con el fin de 
abordar nuevas perspectivas historiográficas acerca del periodo de independencia. 
Huelga indicar que la labor docente de Porras también se dio en las aulas escolares 
de instituciones como el Deutsche Schule, el Colegio Anglo Peruano y el Colegio 
Italiano Antonio Raimondi.

Asimismo, el autor explora la relación con sus discípulos y el entusiasmo 
académico que despertaba en ellos. Por medio de una selección documental 
cuidadosa, García Higueras relata cómo la vocación pedagógica de Porras trascendía 
el claustro universitario. Para el intelectual pisqueño, la Historia “no era una relación 
aséptica e inanimada de hechos, personajes y fechas, sino una recreación vívida, 
apasionada y dramática de los sucesos que forjaron el ser de la nación” (p. 30). Los 
testimonios de sus discípulos lo confirman.

A lo largo de cinco capítulos, Gabriel García Higueras aborda con precisión las 
diversas dimensiones de este intelectual multifacético, desde su obra periodística, 
pasando por sus contribuciones literarias, históricas y biográficas, su gestión como 
senador, hasta su infatigable labor diplomática al frente de la Cancillería. Sin embargo, 
y enriqueciendo su línea biográfica, el texto también permite conocer a Porras 
Barrenechea como persona: su imagen y personalidad. Su carácter epistológrafo, 
estampa, jovialidad y humor irónico. García ubica al personaje en su contexto 
histórico: un entusiasta que estuvo al frente de la generación del centenario, que 
escribió para las revistas Mercurio Peruano, Mundial, Variedades y la ya mencionada 
Alma Latina, y que dedicó años de servicio a la diplomacia peruana. Se destaca su 
temprano acercamiento a las relaciones exteriores en los años 20, reflejado en sus 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025128

M. R. Gálvez

publicaciones, y, finalmente, su cargo de ministro de Relaciones Exteriores entre 1958-
1960. Una vida que no fue longeva, pero que sin duda experimentó transformaciones 
importantes en la historia peruana del siglo xx.

Especial atención despierta en quien escribe esta reseña la faceta diplomática 
de Porras Barrenechea. Para su desarrollo, García Higueras realizó un profundo 
trabajo de archivo consultando importantes repositorios como el Archivo Central y 
el Archivo Histórico de Límites, ambos pertenecientes al Ministerio de Relaciones 
Exteriores. En un capítulo completo, y con menciones puntuales en el primero, el 
historiador García indica que la presencia de Porras en el Ministerio se inició en la 
primera mitad de la década de 1920 en calidad de bibliotecario y, posteriormente, jefe 
del Archivo de Límites. En la segunda mitad de la década, formó parte del Comité de 
Límites como asesor en la cuestión de Tacna y Arica, momento en el que presentaría 
su célebre Alegato, además de cumplir funciones como secretario de la delegación 
peruana durante la conmemoración del centenario del Congreso de Panamá. En esos 
años, también publicaría su obra Historia de los límites del Perú (1926). Luego, en 
la década de 1930, Raúl Porras participó como consejero de la delegación peruana 
en las conferencias de Río de Janeiro relativas al caso de Leticia. Finalmente, fue 
destacado ministro plenipotenciario y delegado permanente del Perú ante la Sociedad 
de Naciones, cargo que ejerció hasta finales de la década.

Tiempo después, y luego de haber ocupado un escaño en el Senado, así como 
también su presidencia, Porras Barrenechea fue convocado por el presidente Manuel 
Prado Ugarteche para encabezar la Cancillería en 1958. A pesar de sus afecciones 
cardiacas, el diplomático aceptó. Un año después, el primer ministro Luis Gallo Porras 
fue sucedido por el crítico y liberal Pedro Beltrán Espantoso. Raúl Porras fue ratificado 
en su cargo. No obstante, presidente, primer ministro y canciller discreparían en un 
asunto de importancia para la región: Cuba. En el contexto de la Revolución cubana 
de 1959, un terremoto geopolítico para el continente americano, Prado y Beltrán 
mantuvieron una posición próxima a la estadounidense de condena internacional 
de las actividades comunistas en la región y que Cuba debía ser tomada como un 
peligro. Por su parte, durante la reunión de cancilleres de San José, el canciller Porras 
Barrenechea expresó una postura conciliatoria y unitaria frente a la polarización 
causada por el episodio cubano. La investigación de García Higueras muestra 
cómo Porras llamaba a mantener la unidad interamericana como forma de impedir 
que potencias extranjeras se involucraran en los asuntos internos de las naciones 
americanas.

La obra de García Higueras refleja un dedicado y meticuloso trabajo de largo aliento. 
El autor indica que su investigación doctoral en la Universidad de Huelva dio origen al 
libro. Una revisión exhaustiva de notas manuscritas, diplomas, fichas de investigación, 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 129

RESEÑASEl joven Raúl Porras Barrenechea: periodismo, historia y literatura (1915-1930)

testamentos y periódicos, por mencionar algunas fuentes documentales, demuestran 
su compromiso erudito. La elección de un personaje de tamaña gravitación en la 
historia intelectual peruana es una de las principales virtudes del opus de García 
Higueras. Porras Barrenechea fue un peruano multifacético y de talla que compartió el 
escenario con otras figuras que también pertenecieron a una estirpe que dejó escuela. 
En este sentido, surgen nombres como Pablo Macera, Carlos Araníbar, Hugo Neira y 
el recientemente difunto Waldemar Espinoza. El autor enfrenta con prolijidad los retos 
epistemológicos y metodológicos del campo historiográfico de la biografía y presenta 
una obra que se vuelve de consulta obligatoria para futuros estudios acerca de Raúl 
Porras Barrenechea. El joven Raúl Porras Barrenechea: periodismo, historia y literatura 
(1915-1930) se suma a las obras biográficas y biobibliográficas de otros historiadores 
como Guillermo Lohmann Villena, Oswaldo Holguín Callo, Carlota Casalino Sen, 
Miguel Maticorena Estrada y el ya mencionado Carlos Araníbar Zerpa, por nombrar 
algunos. De este modo, se puede afirmar que el texto de Gabriel García Higueras será 
una contribución fundamental, no solo para historiadores con proyectos afines, sino 
también para los preparativos conmemorativos del centésimo trigésimo aniversario 
del natalicio de Raúl Porras Barrenechea que tendrá lugar el 2027.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 130-132

doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8459

FELIZ SERÉ. CHISME, HUMOR Y LÁGRIMAS EN LA CULTURA POPULAR

Alexander Huerta-Mercado 
Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú, 2022

Javier Pizarro Romero 
Universidad de Lima, Perú 

jpizarro@ulima.edu.pe 

Este libro forma parte de la serie Zumbayllu. Su autor, el antropólogo Alexander 
Huerta-Mercado, es magíster y doctor en Antropología por la Universidad de Nueva 
York y profesor en la Pontificia Universidad Católica del Perú.

La frase “feliz seré” del título proviene de un fragmento del vals amoroso “Anita”, 
compuesto por Pablo Casas en 1936, y resignificado por Chacalón y la Nueva Crema 
en su canción “Soy provinciano” (1978). La frase resume la esperanza provinciana 
de alcanzar la felicidad en un contexto adverso, un sentimiento que experimentaron 
muchos migrantes en espacios urbanos como Lima. En ese sentido, el libro se 
aproxima desde la antropología a la cultura popular producida en este periodo 
aterrizando discusiones para un público no necesariamente especializado en la 
disciplina. Esta publicación sigue el estudio previo de fenómenos culturales de su 
autor, como El chongo peruano. Antropología del humor popular (2019).

Metodológicamente, el libro articula el análisis de telenovelas, programas 
de farándula, humor televisivo, tabloides y materiales digitales a través de una 
reconstrucción histórica y cultural que va desde mediados del siglo xx hasta la 
expansión de las redes sociales en el siglo xxi. Además, ubica la intersección de 
elementos culturales propios y ajenos, muchas veces caóticos, dentro del contexto de 
“desborde popular” que décadas atrás planteó José Matos Mar para Lima, y el ingreso 
doloroso de nuestra nación a la modernidad. Frente a una percepción de la cultura 
popular como simple o alienante, el propósito de esta publicación es entenderla con 
sus matices, así como rastrear qué es lo que atrae a los peruanos hacia ella. En cinco 
capítulos, el autor analiza tres géneros discursivos dominantes en más de medio siglo 
de historia reciente en Perú: el humor, el melodrama y el chisme.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 131

RESEÑASFeliz seré. Chisme, humor y lágrimas en la cultura popular

El primer capítulo, “Poniendo las cosas en su lugar”, ubica la cultura popular 
peruana en las oleadas migratorias producidas desde mediados del siglo xx y en la 
crisis del Estado. Para definirla, el autor la propone como productos no orientados a las 
élites, elaborados para públicos masivos a través de medios de comunicación masiva. 
Además, la sitúa como un vehículo de integración en donde el Estado no cohesiona: la 
televisión, la radio y la música se convierten en escuela de códigos para los migrantes 
en la ciudad. Finalmente, se explica que el horror al vacío es una característica distintiva 
de esta cultura urbana, la cual, como se puede apreciar en carteles, tabloides, ritmos y 
otras experiencias sensoriales, consiste en no dejar ningún espacio en blanco.

En el segundo capítulo, “Humor”, el autor dialoga con las teorías clásicas del 
humor: superioridad (Aristóteles), alivio (Freud) e incongruencia/inconsistencia. 
Con ellas, delinea al “vivo criollo”, un personaje que, a modo de trickster, explota las 
ambigüedades morales para garantizar su supervivencia en la ciudad a través de la 
burla y la humillación de los demás. En ese sentido, desde el cabaret hasta los memes 
son planteados como espacios en los que el humor aparece como economía afectiva 
y espacio de agresión ritualizada, donde la humillación propia y ajena funciona para 
regular jerarquías. Frente a una mirada plana de la cultura popular, que la entiende 
como elementos de consumo masivo, el autor plantea que en la actualidad la audiencia 
se convierte en productora activa del contenido humorístico, como se puede apreciar 
en la circulación de memes.

El tercer capítulo, “Melodrama”, rastrea el origen de este género desde el teatro 
educativo posterior a la Revolución francesa y los folletines hasta la radionovela y 
la telenovela latinoamericana del siglo xx, ejemplificada con El derecho de nacer (la 
obra y la radionovela de 1948, y sus versiones posteriores). El género funciona a partir 
de episodios en serie, comparables con las historias de Sherezade en Las mil y una 
noches. Además, el melodrama emplea el maniqueísmo, donde la pobreza se asocia 
con la virtud y la riqueza con la maldad. Finalmente, al centrarse en el amor romántico, 
perpetúa el final feliz marcado por el ascenso social por amor, pero a través de ideales 
conservadores de género y sacrificio.

En el cuarto capítulo, “Chisme”, a partir de la noción de chismorreo de Yuval Noah 
Harari, el autor destaca la importancia de esta práctica para la supervivencia humana, 
ya que se trata de la “goma social” que mantiene unidos a los grupos. Inspirándose en 
Gluckman y Goffman, el autor problematiza el chisme de los programas de farándula 
como un sistema de vigilancia social, donde la vergüenza es la moneda social que 
se paga por ser transgresor. En ese sentido, el chisme contemporáneo se centra en 
desenmascarar a las celebridades, en tanto el temor al qué dirán se convierte en el 
miedo a ser expuesto. Además, las celebridades acumulan reconocimiento social 
al salir del sofocante anonimato cotidiano de las sociedades modernas. Así, el 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025132

J. Pizarro

reconocimiento social es visto como un bien escaso que genera sospecha y envidia. 
De ahí que se busque contrarrestarla con frases como “Tu envidia es mi progreso”.

En el último capítulo, “Género”, el autor afirma que la cultura popular ha servido para 
reforzar roles de género conservadores que, de acuerdo con el autor, tienen raíces en 
una herencia colonial que impuso la vigilancia del cuerpo femenino, tradicionalmente 
asociado al honor, la virginidad y la maternidad. En contraste, la masculinidad se 
construye desde el plano natural (fuerza/sexo), doméstico (proveedor/padre) y 
público (poder/éxito). Sin embargo, la cultura popular peruana no está exenta de la 
influencia de fenómenos globales, como la ola coreana (hallyu), en la cual se desafía 
el paradigma del macho alfa para proponer masculinidades más sensibles y afectivas 
sin perder su lugar hegemónico.

De esta manera, el libro constituye un aporte significativo al campo de estudio 
de la cultura popular desde tres perspectivas. En primer lugar, su lectura del humor/
melodrama/chisme como performance enlaza los medios que producen estos 
discursos y la vida diaria de las personas que los consumen y negocian con ellos. 
Frente a una concepción de estos discursos como influencias unidireccionales, el libro 
demuestra que se trata de géneros que no son consumidos de forma pasiva, y más 
bien circulan horizontalmente y son reapropiados por sus consumidores. En segundo 
lugar, la genealogía que va del folletín y la radionovela a los memes y la farándula 
constituye un hallazgo lúcido en cuanto a la continuidad de forma serial y economías 
afectivas. En ellas, el libro se desenvuelve con gran solvencia. Finalmente, esta obra 
no idealiza la cultura popular, sino que critica su núcleo conservador sedimentado 
en el racismo, el machismo y la homofobia, a la vez que muestra la posibilidad de 
agencia de públicos que negocian significados.

Una ausencia del libro se desprende de uno de sus méritos. Cuando el autor traza 
la paradoja de la transgresión conservadora, es decir, que la cultura popular puede 
transgredir y reproducir simultáneamente jerarquías y roles de género, hace falta 
precisar las condiciones socioinstitucionales que transforman la transgresión en un 
cambio duradero. En ese sentido, frente a la resistencia cultural al cambio, en otras 
palabras, la visión dual y rígida del mundo, se echa de menos un diagnóstico más 
sistémico de la transgresión que vaya más allá del caso por caso.

A modo de síntesis, Feliz seré es un análisis lúcido para el estudio de una 
ciudad desigual como Lima en la cual los afectos, reputaciones y expectativas son 
organizados a través del humor, el melodrama y el chisme. En un país de integración 
estatal incompleta, estos discursos funcionan como una infraestructura afectiva 
y moral que enseña a convivir en un medio adverso. Su claridad y su sensibilidad 
etnográfica dejan espacio al reto político y cultural de desmontar las estructuras 
conservadoras que aún ordenan el mundo.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 133-135

doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8460

DÍAS DE ZORBA

Alicia del Águila 
Cocodrilo Ediciones, 2025

Alonso Rabí Do Carmo 
Universidad de Lima, Perú 

arabi@ulima.edu.pe 

Días de Zorba, la breve y emotiva novela de Alicia del Águila nos hace pensar de 
inmediato en la larga tradición de relatos que, como este, tienen a un perro como 
protagonista. Haciendo un rápido listado podríamos citar aquí una famosa fábula de 
Esopo, “Los dos perros del cazador”, donde aparece una figura retórica central: la 
personificación, es decir, dotar de características humanas a los animales o a seres 
inanimados. Un segundo ejemplo viene del Siglo de Oro y de la impronta cervantina: 
“El coloquio de los perros”, una de sus novelas ejemplares, protagonizada por Cipión y 
Berganza, dos canes que tienen algo de pícaros, mucho de sagaces y, por añadidura, 
son cultísimos y dominan el arte de la ironía y un fino sentido del sarcasmo. En este 
caso, añado, la personificación o prosopopeya es extrema.

Aparecen también en este recuento algunos textos peruanos. Para empezar, 
dos canes de hondura y patetismo pocas veces vistos: Hueso y Pellejo, dolientes 
protagonistas de Los perros hambrientos, esa gran novela de tinte expresionista y 
regional de Ciro Alegría, toda una metáfora del hambre, la sequía y la desigual vida 
peruana. Con una sonrisa sarcástica, casi malévola, se suma un perro con aires de 
literato que imaginó Antonio Gálvez Ronceros para su nouvelle titulada Perro con 
poeta en la taberna. Esta criatura de Gálvez Ronceros es singularísima y tejerá a lo 
largo de la trama una verdadera lección a un soberbio poeta de la capital sobre las 
ventajas y bondades de la humildad y le hará saber que toda pretensión de gloria es, 
en el fondo, una muestra de pálida vanidad.

No falta a esta fiesta Flush, el cocker spaniel de la poeta Elizabeth Barret 
Browning, cuya vida canina narró con elocuencia Virginia Woolf. Y viene ahora Sharik, 
el perro que va tomando forma humana en la alucinada novela de Bulgákov, Corazón 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 13, julio 2025134

A. Rabí

de perro, y que constituye una feroz sátira contra la tiranía soviética, sin descuidar 
lazos intertextuales con Fausto y Frankenstein. El perro, como se ve, es bastante 
más que un acompañante leal en la evolución de la vida de los seres humanos, tiene 
también un lugar importante en la imaginación y en la literatura, como se ha visto en 
los ejemplos mencionados.

A riesgo de convertir esta intervención en la nómina de una ilustrísima perrera, 
llega a nuestros días Zorba, un perro peruano, pariente del xoloitzcuintle mexicano, 
perro de piel caliente, pelo eventual y propiedades curativas, ya que, según indica la 
sabiduría popular, se le cuenta entre los mejores consuelos a los que pueden apelar 
quienes padecen de asma y otros males bronquiales.

Zorba es un personaje singular. Es en principio un perro sin dueño, acogido y 
adoptado. Su primera aparición tiene que ver entonces con su origen precario y una 
aparente fragilidad. Además, Zorba está incompleto, le falta una pata. Esta nouvelle 
fragmentaria, coherente con su constitución interior, nos ofrece un personaje 
fragmentado. La presentación del personaje coincide con las primeras líneas, donde 
vemos su incompletitud: “Zorba danzaba con torpeza. Braceaba nervioso con su 
única pata delantera mientras daba vueltas y vueltas, como tratando de encontrar 
detrás de sí un secreto esquivo” (p. 11).

El personaje goza también de cierto perfil heroico. El narrador indica que se trata 
de “un superviviente, un acróbata jubilado”. En efecto, Zorba ha sobrevivido a una vida 
llena de peligros, debido a todo el tiempo que pasó expuesto a las duras condiciones 
de vida en esa cruenta escuela que es la calle: indiferencia, hambre, violencia, peleas, 
mordidas, cicatrices, dolorosos trazos de garrapata sobre su piel.

Es aquí donde se puede establecer uno de los paralelismos más importantes 
que organizan el relato: Zorba es un sobreviviente; la persona que lo acoge, Noelia, 
sobrevive también a la pandemia de COVID-19, ese oscuro episodio que hizo visible la 
existencia de una sociedad salvaje, envilecida y codiciosa para la cual la vida valía lo 
que pesaran los bolsillos o las carteras de cada persona.

Días de Zorba es un relato que nos muestra directamente el rostro de la empatía. 
Es un relato que desarrolla la creación de los vínculos afectivos y los problemas que los 
rodean, los acompañan o los acechan. Hay estoicismo en Zorba, y mucha resiliencia. 
Su capacidad para cambiar de ambientes, lo que incluye volver temporalmente a la 
calle, mientras espera el regreso de Noelia, completan esa heroicidad que mencioné 
antes.

La estructura es episódica, lineal, tiene una lógica de secuencia y su división en 
cuadros numerados de diversa duración resulta ideal para cumplir su cometido: la 
narración de vínculos del pasado y del presente son vistos desde la cotidianidad y el 



En Líneas Generales n.o 13, julio 2025 135

RESEÑASDías de Zorba

recuerdo. Noelia y Zorba tienen un pasado que no altera el lazo afectivo y cómplice 
que crean entre ellos.

En su brevedad, Días de Zorba tiene un poder evocador muy considerable. Ya 
mencioné que se recuerda la época de la pandemia, pero, a partir del nombre del 
personaje, Zorba, se nos tiende un lazo a ese revelador momento en que vimos, 
aterrados, al demencial Abimael Guzmán bailando como en Zorba, el griego mientras 
su cúpula de la muerte aplaude y celebra en estado de ebriedad.

El final de la historia no es menos importante, porque hay una sutil alusión al 
universo de César Vallejo, específicamente al poema “Masa”, de España, aparta de 
mí este cáliz, cuando se dice de Zorba que “echóse a brincar”; es decir, es su forma 
de volver simbólicamente a la vida, igual que el miliciano vallejiano que, luego del 
grito fraterno de miles de hombres, se incorpora y “echóse a andar”. Es una muestra 
de que la intimidad no es esa burbuja que nos imaginamos siempre, sino que, por el 
contrario, es una manera distinta de entender la experiencia social en sus variadas 
dimensiones.

Narrada con agilidad y sapiencia, esta historia navega entre la ternura y el dolor, 
la soledad y la comunión. Vista desde otro ángulo, acaso más alegórico, puede 
acercarnos también a las entrañas del tejido colectivo, sus resortes más luminosos 
y también los más oscuros. En suma, es una novela breve, sí, pero que muestra con 
intensidad su apuesta por la vida.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 136-139

Datos de los autores

Anghela Denisse Alvarez Niñas

Estudiante de la carrera de Filosofía en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos 
(UNMSM). Ha publicado un artículo académico titulado “Cuerpos disidentes: análisis 
interseccional de la opresión y las estrategias de resistencia en las propuestas de 
Butler, McRuer y Segato” (2024) en la revista Sílex. Ha participado en diversos colo-
quios, congresos y simposios de filosofía. Sus intereses de investigación incluyen la 
ética, la política y la fenomenología.

Mauricio Rafael Gálvez Carcelén

Historiador, investigador y docente universitario licenciado en Historia por la Pontificia 
Universidad Católica del Perú y magíster en Educación por la Universidad de Piura. Se 
desempeña como docente de la Universidad de Lima desde el 2022, en los cursos de 
Globalización y Realidad Nacional, Procesos Sociales y Políticos, ambos en Estudios 
Generales, y Análisis de la Actualidad Nacional en la Facultad de Comunicación. 
Ha colaborado con artículos académicos en las revistas Pie de Página y En Líneas 
Generales de la misma casa de estudios. Además, participó en conversatorios y otros 
proyectos como una semblanza histórica con motivo del bicentenario de las rela-
ciones anglo-peruanas solicitada por el Ministerio de Relaciones Exteriores (2023). 
Actualmente se encuentra desarrollando una investigación biográfica acerca del 
economista y político peruano Pedro Beltrán Espantoso y un proyecto conjunto sobre 
la historia del Palacio de Gobierno.

Franklin Ibáñez Blancas

Doctor por la Pontificia Università Gregoriana (Roma-Italia) y magíster por la Pontificia 
Universidad Católica del Perú. Estudios de pregrado en Filosofía en la Escuela Antonio 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 137

DATOS DE LOS AUTORES

Ruiz de Montoya. Actualmente es profesor en la Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos. Realizó una estancia postdoctoral en el CSIC (Madrid). Es autor de los libros 
El (ab)uso de la ética (2024), Pensar la justicia social hoy (2014) y Globalización, justicia 
y pobreza (2015); y coautor de Los números de la felicidad en dos Perúes (2021) y 
Los números de los valores en dos Perúes (2022); además de diversos artículos en 
revistas académicas. Ha obtenido el Premio de Investigación en Ética por la Università 
Gregoriana (2014) y el Premio de Investigación de Posgrado por la Pontificia 
Universidad Católica del Perú (2009), además de otros reconocimientos en investiga-
ción, docencia y responsabilidad social universitaria. Ha sido miembro del Tribunal de 
Ética del Consejo de la Prensa Peruana

Luis Fernando Llanos Illescas

Licenciado en Ciencia Política con especialización en Relaciones Internacionales por 
la Pontificia Universidad Católica del Perú. Sus ejes de investigación se enfocan en 
la historia política, en el análisis de ideologías y en el análisis de la cultura geek a 
través de la ciencia política. Ha publicado artículos académicos en diversas univer-
sidades como la Pontificia Universidad Católica del Perú, la Universidad de Lima, la 
Universidad Femenina del Sagrado Corazón (Unifé) y la Universidad Nacional Jorge 
Basadre Grohmann.

Javier Pizarro Romero

Magíster en Estudios Culturales y bachiller en Literatura Hispánica por la Pontificia 
Universidad Católica del Perú. Ha obtenido cinco premios literarios de narrativa en el 
Perú y España. Es uno de los autores de  Dando cuenta: estudios sobre el testimonio 
de violencia política en el Perú (1980-2000). También ha publicado la novela La vereda 
más larga del mundo (ganadora del Premio de Novela PUCP en 2009) y el libro de 
cuentos Carne (2023). Actualmente es profesor en la Pontificia Universidad Católica 
del Perú y en la Universidad de Lima. Asimismo, es editor de Pie de Página, revista del 
Programa de Estudios Generales de la Universidad de Lima. Entre sus publicaciones 
destacan “El uso de la IA en cursos de redacción e investigación universitaria en el 
aula: una experiencia de caso” (2025) con Marco Lovón, “Desempeño de la IA en la 
búsqueda de fuentes especializadas y escritura de textos académicos” (2024) y “Tras 
asir el lenguaje: desarrollo de la lectura crítica de textos literarios narrativos breves en 
la educación superior” (2022) con Carmen Saucedo.

Carlos Yampier Quevedo Gallardo 

Licenciado  en  Ciencia  Política  por la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.  
Consultor e investigador tesista del proyecto de Concytec “Reformas institucionales  
y  cadenas de valor: estudio comparativo de las capacidades de gestión en  gobiernos  



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025138

Datos de los autores

locales de Arequipa y Cajamarca”. Analista de investigación y procesamiento de datos 
en la Escuela Nacional de Administración Pública.

Alonso Rabí Do Carmo

Escritor, periodista y docente universitario. Es autor de los poemarios Concierto en 
el subterráneo (1992), Quieto vaho sobre el espejo (1994) y En un purísimo ramaje de 
vacíos (2000). En 2023 apareció Ciertas formas de la soledad, antología personal a la 
que se sumaron algunos poemas inéditos. Otros libros suyos son Archivo de recortes. 
Crónicas en tono menor (2018), Universo MVLL (2019), El texto literario. Materiales para 
su estudio (ed. 2020) y Antiguos y nuevos animales literarios (2022), un volumen que 
reúne 47 entrevistas a personajes de la literatura latinoamericana y universal. Ejerce 
el periodismo desde 1989 y ha dirigido, entre 2006 y 2008, el suplemento cultural “El 
Dominical” de El Comercio; también condujo los programas Entre libros y Presencia 
Cultural en TV Perú, la señal pública peruana. Actualmente es columnista del portal 
Sudaca y docente de lenguaje y literatura en la Universidad de Lima. Tiene en prepara-
ción un libro de ensayos sobre narrativa peruana y latinoamericana, así como un relato 
familiar en torno a la inmigración palestina al Perú.

Javier Iván Saravia Salazar 

Magíster en Sociología con mención en Estudios Políticos e historiador por la 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos (UNMSM). Se desempeña como inves-
tigador, consultor y docente universitario en el Programa de Estudios Básicos de 
la Universidad Ricardo Palma (URP) y en la Facultad de Ciencias Económicas de la 
UNMSM. Sus líneas de investigación se centran en la historia y la evolución de la 
gestión pública, con especial interés en los procesos de cambio institucional y polí-
tico en el Perú. Entre sus publicaciones destacan “Héroes, ética y ciudadanía” (2024), 
“Los gastos del Leviatán: breve aproximación histórica a la evolución del presupuesto 
gubernamental siglos xix-xxi” (2020) y el libro “Institucionalidad y gestión pública. 
Reflexiones sobre la profesionalización de la función pública en el Perú” (2021).

Mishell Trinidad Felipe 

Estudiante de Filosofía en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos (UNMSM) 
y miembro del grupo “Episteme”. Sus áreas de interés son la ética, la axiología y la 
filosofía del lenguaje, con especial atención a las reflexiones de Wittgenstein y de 
pensadores latinoamericanos como Augusto Salazar Bondy. Entre sus publicaciones 
recientes destacan “El problema ético y axiológico en el primer Wittgenstein, según 
Augusto Salazar Bondy” (2023) y “Del lenguaje proposicional a la ética trascendental 
en el Tractatus: el sentido y sinsentido de los enunciados” (2025), ambos artículos 
publicados en la revista Phainomenon.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 139

DATOS DE LOS AUTORES

Jesús Turiso Sebastián

Doctor en Historia e investigador a tiempo completo en el Instituto de Filosofía de 
la Universidad Veracruzana. Entre sus publicaciones más recientes se encuentran: 
“Presente e historia: un conflicto no resuelto” (2024), “La falsificación de la historia y el 
delirio identitario: el contexto español” (2023), “Filosofía disidente de los mexicanos” 
(2022) y “Del mito de la raza al mito de la cultura” (2022).

Linda Celeste Velásquez Monzón

Estudiante de último año de Filosofía en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos 
(UNMSM) y miembro del grupo de investigación “Episteme”. Recientemente publicó 
el capítulo “Problematización en torno a la lectura en clave metafísica de Augusto 
Salazar Bondy sobre el Tractatus Logico-Philosophicus” en el libro Augusto Salazar 
Bondy y los límites de la razón moderna (UNAH, 2025).

Oscar Yangali Núñez

Magíster y Licenciado en Filosofía por la Pontificia Universidad Católica del Perú, 
donde es investigador del proyecto “Scholastica Colonialis”. Es profesor y director 
de la Escuela Profesional de Filosofía de la Facultad de Teología Pontificia y Civil de 
Lima. Es miembro de la Société Internationale pour l'Étude de la Philosophie Médiévale 
(SIEPM). Sus publicaciones abordan temas de la escolástica medieval y barroca, con 
especial interés en la escolástica virreinal peruana; así como temas de metafísica y 
filosofía de la religión. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2024, ISSN 2616-6658, p. 140

Convocatoria En Líneas Generales 15

La próxima entrega de En Líneas Generales recogerá, en su dosier, algunas ponencias 
del I Congreso Internacional de las Humanidades “Ética en los retos del siglo xxi” que 
se realizó en la Universidad de Lima entre el 17 y 19 de noviembre de 2025. Los ejes 
centrales de este encuentro académico serán el desarrollo tecnológico, la educación 
del futuro y la transformación social.     

Igualmente, las páginas de la revista seguirán disponibles para las demás disciplinas 
del Programa de Estudios Generales de la Universidad de Lima, incluidas las reseñas 
bibliográficas.

•	 	Fecha límite para el envío de resúmenes a la revista En Líneas Generales: 15 
de febrero de 2026.

•	 	Recepción de resúmenes: jorrego@ulima.edu.pe

•	 	Fecha límite para el envío del texto final de los artículos: 15 de marzo de 2026.






	00_Páginas iniciales
	01 Introducción al dosier
	02_Liberalismos frente a la corrupción_Alvarez N
	_GoBack

	03_Adam Smith y la corrupción de los sentimientos_Velásquez
	_heading=h.mlavi54jfxb1
	_GoBack

	04 Trinidad_El concepto de thorá en la tradición griega
	05_Yangali_Corrupción en la edad media
	06_El nacionalismo visto desde Marvel_Llanos
	_Hlk213765888

	07_Saravia y Quevedo - Gestionar lo público en la Antigüedad
	_ih5ibhk2l7jy

	08_MISC Turiso_Verdades a medias mentiras completas
	09 RES Galvez_Reseña El joven Porras Barrenechea
	10 RES Pizarro_Reseña Feliz seré
	11 RES Rabí_Reseña Díaz de Zorba
	_GoBack

	Datos de los autores
	Convocatoria
	06_El nacionalismo visto desde Marvel_Llanos.pdf
	_Hlk213765888




