
En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 113-125

Recibido: 28.08.2025 / Aprobado: 24.09.2025doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8457

Verdades a medias, mentiras completas: el juego 
de espejos de la historia

HALF-TRUTHS, COMPLETE LIES: THE HALL-OF-MIRRORS 
GAME OF HISTORY 

Jesús Turiso Sebastián
Universidad Veracruzana, México
jturiso@uv.mx
https://orcid.org/0000-0002-3870-4279 

RESUMEN

Este artículo analiza la instrumentalización 
política e ideológica de la historia, tomando 
como eje las narrativas de la leyenda negra y 
la leyenda blanca en el caso español. A través 
de un enfoque epistemológico, se defiende 
que la historia, como disciplina científica, se 
fundamenta en el método histórico, el cual 
permite construir conocimiento objetivo frente 
a la subjetividad de la opinión o la memoria 
interesada. El texto advierte sobre los riesgos 
de reducir el pasado a dicotomías morales 
(buenos/malos) y de utilizarlo como herra-
mienta para justificar identidades colectivas 
o agendas presentes. Finalmente, postula que 
solo una historia crítica, alejada de juicios 
anacrónicos y comprometida con la comple-
jidad de los procesos históricos, puede superar 
estas distorsiones y cumplir con el compromiso 
con la verdad enfocada en la comprensión del 
pasado.

PALABRAS CLAVE: manipulación / leyenda 
negra / leyenda blanca / identidades 
colectivas / historia crítica

ABSTRACT

This paper analyzes the political and 
ideological instrumentalization of history, 
using the narratives of the black legend and 
the white legend in the Spanish case as a 
central axis. Through an epistemological 
approach, it argues that history, as a scientific 
discipline, is grounded in the historical method, 
which enables the construction of objective 
knowledge as opposed to the subjectivity of 
opinion or biased memory. The text warns 
against the risks of reducing the past to moral 
dichotomies (good/evil) and using it as a tool 
to justify collective identities or present-day 
agendas. Finally, it posits that only a critical 
history, free from anachronistic judgments 
and committed to the complexity of historical 
processes, can overcome these distortions 
and and fulfill the commitment to truth aimed 
at understanding the past.

KEYWORDS: manipulation / black legend / 
white legend / collective identities / critical 
history



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025114

J. Turiso

En las sociedades de nuestro presente, donde la materialidad de las cosas y las 
actividades humanas son valoradas conforme a su utilidad práctica, la pregunta 
fundamental a la que se recurre para establecer dicho valor es: ¿para qué sirve? Esta 
interrogante exige, ante todo, que la respuesta sea social: ¿cuál es el valor general o 
qué función aporta a la colectividad?

Marc Bloch iniciaba su libro Apología para la historia o el oficio del historiador 
(1949/2001) —texto que todo estudiante de Historia ha debido leer en algún momento 
de su trayectoria académica— con una pregunta que remite a la búsqueda de la función 
social: “Papá, explícame para qué sirve la historia”. Esta pregunta, que puede resultar 
incómoda para algunos historiadores de la vieja escuela por su carácter provocativo, 
da por sentada la necesidad de justificar socialmente la disciplina. Es cierto que, sobre 
otras disciplinas del saber, no se cuestionaría su valor para la sociedad: para qué sirve 
la medicina, el derecho o la ingeniería. Sin embargo, los profesionales de la historia 
nos vemos en la necesidad de argumentar constantemente la importancia de que 
toda sociedad conozca su pasado. Esta realidad histórica solo puede ser alcanzada y 
comprendida mediante las preguntas que formula el historiador para develarla.

De ahí el primer enunciado: el análisis de la historia no es cuestión de opinión, sino 
de método. En la actual sociedad de la información y el conocimiento, cualquiera puede 
opinar sobre historia en redes sociales o blogs como si se tratara de una discusión 
donde todos tienen una postura. De tal manera, hoy día cualquiera pontifica de historia 
—hasta incluso algún catedrático universitario de pluma fácil y vesánica— como si de 
una discusión de fútbol se tratara, en la que todos tenemos una opinión, lo que lleva 
así a la historia al peligroso territorio de las ideologías y la sustrae de su real estatus 
ontológico. El estudio científico de la historia (entendimiento) se opone radicalmente 
a la doxa (opinión). El entendimiento se genera a partir de la aplicación de un método 
objetivo, mientras que las opiniones pertenecen al ámbito de la subjetividad. El 
conocimiento histórico se construye sobre las premisas del método histórico, lo que 
por sí mismo confiere validez objetiva a la obra histórica. Los principios generales 
del método y la veracidad de los enunciados del historiador son independientes 
de su circunstancia personal, es decir, de sus creencias, simpatías o antipatías. La 
objetividad histórica es la objetividad del método, por consiguiente, la investigación y 
la escritura históricas no son cuestión de voluntad, sino de método. Este proporciona 
las herramientas críticas para analizar las fuentes, alejando al historiador de la 
falsificación de la verdad histórica, a menudo determinada por intereses espurios 
de legitimación. Esto no significa que no exista un espacio subjetivo en el trabajo 
del investigador: la subjetividad en las ciencias no solo se da, sino que además es 
necesaria porque es el sujeto investigador el que desarrolla la investigación. En este 
sentido, la reconstrucción histórica surge de la interacción entre los testimonios 
objetivos y la subjetividad del historiador. Esta subjetividad, lejos de hacerla falsa, 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 115

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

es constitutiva: el historiador define el relato al seleccionar e interpretar los hechos, 
por lo que el hecho histórico es en sí mismo un producto intelectual resultado de 
la aplicación del método histórico. Los historiadores no pueden ser observadores 
totalmente objetivos, ya que están influenciados por su contexto. Sin embargo, a 
diferencia de un manipulador o falsificador, su labor exige apego a la evidencia y les 
impide afirmar lo que saben falso. El principal riesgo del oficio es analizar los hechos 
históricos de forma aislada, sin considerar el contexto más amplio.

El segundo enunciado: no existe la historia si el historiador no hace las preguntas 
pertinentes a la historia. Es el historiador quien, mediante un análisis riguroso de las 
fuentes —más allá de mitos o memorias colectivas arbitrarias y subjetivas—, da sentido 
a las realidades pasadas y presentes desde un orden reconocido: el método histórico. 
El método en las ciencias es el triturador de la parcialidad fútil de las opiniones, de las 
creencias basadas en la fe ideológica y de la fragilidad de las memorias subjetivas. 
Yo puedo creer firmemente que los extraterrestres construyeron las pirámides, sin 
embargo, la ciencia demuestra, valiéndose del método, que fueron los egipcios, seres 
de carne y hueso, los artífices de la construcción de esos monumentos funerarios.

Volviendo a la cuestión inicial sobre la utilidad de la historia, acudiremos a la 
respuesta de Lucien Febvre (1953/2017), quien sostenía que su misión principal 
consiste en organizar el pasado en función del presente. Lamentablemente, esta 
función viene acompañada de un peligro tan común como el de utilizar de manera 
tácticamente pragmática la historia como excusa para manipularla. Decía Julio Caro 
Baroja (1992) que “el demonio que provoca la falsificación tienta a toda clase de 
seres humanos” (p. 17). Los historiadores somos conscientes de esto y luchamos 
contra ello, pero siempre tenemos la espada de Damocles sobre nuestra cabeza 
al ejercer nuestro oficio, debido a las implicancias éticas, políticas, conceptuales, 
epistemológicas y metodológicas que supone develar realidades históricas que no se 
ajustan a necesidades del presente.

Tercer enunciado, relacionado con el anterior: son los historiadores quienes 
escriben la historia. Aunque a primera vista parezca una obviedad, deja de serlo 
cuando se instala en el inconsciente colectivo la idea de que “la historia la escriben 
los vencedores”. Esta expresión se ha convertido en lugar común y se repite como 
mantra, se relaciona con los discursos del poder que manipulan la historia con 
fines doctrinarios, como construir una identidad nacional unitaria. Este enunciado 
implica al menos tres conjeturas aparentes que contradicen la realidad ontológica 
de la historia: primero, se predica que la historia, al ser escrita por los que vencen, es 
previsible y está determinada; segundo, que son los vencederos los que organizan la 
historia y deciden los hechos históricos merecedores de ser destacados; y, tercero, 
si la historia es la historia de los vencedores, se consuma en reduccionismo obsceno 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025116

J. Turiso

—en el sentido original del término de fuera de escena— a partir del relato maniqueo de 
buenos y malos. El filósofo transterrado de la Guerra Civil española, José Gaos, puede 
considerarse un representante de esta visión reducida de la historia. En 1952, publicó 
un texto en el que analizó la emigración española a México desde una perspectiva 
filosófica e histórica, donde distinguió entre dos tipos de emigrantes a partir de su 
concepción de la patria y su actitud hacia la integración cultural. Aunque Gaos no 
emplea explícitamente el término malos, su análisis sugiere una clara valoración 
ética y cultural de las actitudes migratorias. Para Gaos, los buenos emigrantes serían 
aquellos que, como los republicanos españoles exiliados, adoptan una identidad 
flexible, se integran en la sociedad mexicana y contribuyen a la formación de una 
comunidad hispanoamericana dinámica y mestiza (Gaos, 1996, pp. 552-556).

Hoy estamos inmersos en una lucha por la historia transformada en sustancial. 
En ningún momento del pasado los seres humanos fueron tan conscientes de la 
función de la historia para justificar acciones e intervenciones presentes como ahora, 
porque, como diría Hobsbawm (2004), el pasado legitima y ofrece un fondo glorioso 
a un presente que no lo es tanto. Si la historia la hacen los vencedores, se deduce que 
la historia no es un fin en sí misma, sino un arma para alcanzar intereses de poder, por 
lo que el relato histórico estaría viciado y la realidad histórica sería arbitraria.

Un cuarto enunciado que se deriva de este: la medida de lo histórico no la 
establece el poder, sino que son los historiadores los que determinan la historicidad 
de los hechos. Esto se debe a que el historiador, mediante el método histórico, estará 
capacitado para evaluar y establecer qué acontecimientos son históricos y cuáles 
no. Por ejemplo, que miles de europeos hayan venido a América es irrelevante para 
la historia; sin embargo, que Colón llegara el 12 de octubre de 1492 sí es un hecho 
histórico, pues permitió el encuentro de dos mundos desconocidos entre sí y tuvo una 
trascendencia fundamental para la humanidad. En consecuencia, es el historiador 
quien decide qué hechos son históricos y en qué orden deben formularse.

No obstante, en nuestro presente se ha llegado a un estado cataléptico de 
la realidad de las cosas en el que resulta muy fácil carenar la historia desde la 
arbitrariedad subjetiva y utilitaria. Ejemplifiquemos esto, primero, con el fenómeno 
de la falsificación de la realidad histórica que se ha perpetuado desde hace siglos: la 
leyenda negra1. Ello nos lleva a establecer un quinto enunciado: la leyenda negra es 
una adulteración de hechos históricos, una mezcla de verdades y mentiras que responde 
a una falsa asignación moralizadora de la historia de sentenciar quiénes son los malos 

1	 Este sintagma, que como señala Roca Barea no necesita adjetivo porque hace referencia a la 
española, estará muy presente en la terminología narrativa de un parte de una historiografía nacio-
nalista de comienzos del siglo xx.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 117

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

y de glorificar a los considerados como buenos. Si bien el término de leyenda negra 
no aparece hasta finales del siglo xix2, intrínsicamente ligado al de leyenda áurea, 
acuñado por el dominico Santiago de la Vorágine, sus raíces se remontan al siglo xvi. 
Intelectuales como Erasmo de Rotterdam o Juan Luis Vives criticaron entonces la 
obra de De la Vorágine. La leyenda negra fue una maniobra propagandística contra el 
Imperio español, elaborada desde Inglaterra a partir de los escritos de Antonio Pérez3, 
secretario de Felipe II, y de la obra de Bartolomé de las Casas. Se construyó así un 
mito que presentaba a los españoles como bárbaros, fanáticos, incultos y enemigos 
del progreso. Estos enunciados, basados en tergiversaciones, han tenido tanto éxito 
que hoy se asumen como verdades históricas indiscutibles, hasta el punto de que 
muchos españoles los han aceptado de manera acrítica. El mito de la España guerrera, 
intolerante y asesina se forjó en un contexto histórico muy definido: la emergencia del 
Estado moderno, cuando España surgió como imperio global y potencia dominante 
política y espiritualmente. Afirma Joseph Pérez (2009) que

la leyenda negra representaba la hostilidad de las naciones del norte de Europa 
hacia las naciones del sur. Las primeras, protestantes y anglosajonas, se consi-
deraban superiores a las otras, católicas y latinas y, en particular, a la más 
representativa de ellas: España. (p. 13)

Aunque el término se ha aplicado en otros contextos, quien lo lleva como epíteto 
es la historia de España. Pero ¿en qué consiste la leyenda negra? Julián Juderías 
(1914), divulgador fundamental del término, la definió como

las descripciones grotescas que se han hecho siempre del carácter de los espa-
ñoles como individuos y como colectividad; la negación, ó [sic] por lo menos, 
la ignorancia sistemática de cuanto nos es favorable y honroso en las diversas 
manifestaciones de la cultura y del arte; las acusaciones que en todo tiempo se 
han lanzado contra España fundándose para ello en hechos exagerados, mal 
interpretados ó [sic] falsos en su totalidad, y finalmente, la afirmación, conte-
nida en libros al parecer respetables y verídicos y muchas veces reproducida, 
comentada y ampliada en la Prensa extranjera, de que nuestra Patria constituye, 
desde el punto de vista de la tolerancia, de la cultura y del progreso político, una 
excepción lamentable dentro del grupo de las naciones europeas. (pp. 14-15)

A pesar del tiempo transcurrido, la leyenda negra sigue viva, repitiéndose hoy los 
mismos argumentos creados hace cinco siglos. La tradición mitificada ha adquirido 

2	 Roca Barea (2016, pp. 24-26) indica que esta locución, al parecer, salió de los labios de la escritora 
gallega Emilia Pardo Bazán en una conferencia ofrecida en París el año 1899, pero fue desarro-
llada y difundida una década después por Julián Juderías. Sin embargo, el historiador francés 
P. Chaunu, en “La légende noir antihispanique” (1964), publicado en la Revue de Psicologie des 
Poples, sostenía que la leyenda negra era un producto paranoide de la psicología de los españoles. 
Al respecto, véase Payne (2017, p. 17).

3	 Es un clásico de obligada consulta el libro en dos volúmenes de Gregorio Marañón (1951).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025118

J. Turiso

rango de certeza histórica y moral. La realidad de los hechos importa menos que la 
imposición de una moralidad o lecciones morales que se supone debe extraerse de 
la historia.

Otra fórmula de distorsión histórica es la antítesis de la leyenda negra: la leyenda 
áurea o dorada, blanca o rosa. Aunque estas denominaciones suelen referirse al 
mismo fenómeno de visión idealizada, aquí distinguiremos entre ambas. La leyenda 
áurea o dorada, promovida por el dominico italiano Santiago de la Vorágine4, la 
circunscribimos a su definición original etimológica (del latín lego, ‘leer’), no a la actual 
de relato fabuloso que glorifica y oculta excesos. El concepto de leyenda blanca5 lo 
utilizaremos, primero, en contraposición etimológica a leyenda negra y, segundo, 
considerando su intencionalidad identitaria y cultural que blanquea la historia y ofrece 
una visión sublimada y laudatoria de la misma, generalmente con fines identitarios, 
como sucede con el nacionalismo español. En este sentido, la construcción de 
mitos colectivos convierte la historia en instrumento de propaganda. Por ejemplo, 
durante la dictadura de Franco, la escuela española empleó el mito de la reconquista 
y la expulsión de los musulmanes como logro de cohesión nacional e integridad 
religiosa. La narrativa propagandística equiparaba a los reyes católicos con Franco, 
presentándolo como caudillo que culminaba la misión histórica de restaurar una 
España católica y unificada. La perspectiva de la leyenda blanca comparte con la negra 
una visión acrítica que la aleja de la objetividad, lo que distorsiona la comprensión 
histórica. La historia, como ciencia sujeta al método histórico, no es el resultado de 
oposiciones artificiales, sino de una dialéctica compleja, como muy bien apunta el 
profesor Carlos Aguirre (2005, p. 113), entre fundamentos universales, recurrentes y 
usuales con otros particulares, únicos y originales.

Esto último nos lleva a un sexto enunciado: la historia no es la moral y, por ende, no 
solo no emite juicios morales —no le corresponde—, además tampoco dispone de utillaje 
conceptual propio para llevarlos a cabo. Exigir a la historia que establezca juicios 
morales es resultado de la autoridad que se le concede, al entender erróneamente 
que puede proporcionar una guía pragmática para el presente (magister vitae). 
Umberto Eco (1997, p. 59) en Interpretación y sobreinterpretación señalaba que todos 
los humanos pensamos en términos de identidad y semejanza, pero de ahí no se 
deduce que las interpretaciones basadas en semejanzas pasadas correspondan con 
la verdad histórica. Todos los presentes históricos son diferentes y también lo son 

4	 Según la profesora Roca Barea (2016, p. 23), el origen del concepto de leyenda áurea debe buscarse 
en el título de un libro de textos hagiográficos muy difundido del siglo xiii, titulado Legenda sanc-
torum o Legenda aurea, escrito por De la Vorágine hacia 1264 y cuya influencia fue notabilísima en 
las representaciones pictóricas y escultóricas de la época del Renacimiento.

5	 La primera referencia que tenemos acerca de este término se puede encontrar en la obra de David 
J. Weber, The Spanish Frontier in North America, publicada en 1992.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 119

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

sus valores; por consiguiente, es un error aplicar juicios morales contemporáneos 
a un pasado que ya no existe, excepto en las fuentes documentales. Aunque 
ciertos fenómenos muestren similitudes entre pasado y presente, valorativamente 
tienen implicaciones morales distintas. Por ejemplo, la fornicación en los siglos 
xvi-xix tenía connotaciones morales y delictivas muy diferentes a las actuales6. La 
mentalidad de una época refleja su vida; se piensa y siente en función de cómo se 
vive. Así, las ideologías presentes, cargadas de moralidad arbitraria, elaboran visiones 
unidimensionales que distorsionan la historia y dejan un universo interpretativo 
abierto al servicio de la política. Esto imprime identidades y favorece tergiversaciones 
legendarias. La historia desde esta perspectiva se convierte en un instrumento para 
hacer prevalecer una visión interesada del pasado, urdiendo símbolos indeseables 
que divergen de la verdad de los hechos. No es baladí postular: “Cuando las ideologías 
e identidades entran por la puerta, la historia salta por la ventana”. La historia no 
es una narrativa lineal simple, sino un conjunto complejo de eventos y procesos 
interconectados que nos pueden ofrecer diversas perspectivas. El conocimiento 
histórico es complejo y no puede reducirse a un plebiscito dicotómico entre opresores 
u oprimidos, víctimas o verdugos, es decir, en la representación de un drama de héroes 
y de villanos. A propósito de esto, resulta acertada la reflexión de Gustavo Bueno 
(2019) al analizar las percepciones valorativas erróneas sobre el Imperio español:

la cuestión estaría mal planteada de este modo, desde el momento en que se 
pretende distinguir, según un esquema dualista, el “lado bueno” y el “lado malo” 
del Imperio, su anverso y su reverso (la cruz y la espada, etcétera). En realidad, 
no habría ni lado bueno ni lado malo, ni anverso ni reverso. Todo sería cuestión 
de las escalas con las cuales nos aproximamos a la realidad: o bien utilizamos 
una escala “molecular”, o bien utilizamos una escala “molar”. Las figuras que 
percibimos a escala molar no existen “a pesar” de las figuras que percibimos a 
escala molecular, sino que se hacen a través de ella. El Imperio hispánico, como 
cualquier otro Imperio, arroja “figuras históricas” (a escala molar) que, buenas 
o malas, sólo pueden ser el resultado de las actividades o de grupos de indivi-
duos particulares (moleculares) presididos por leyes psicológicas (etológicas) 
ligadas a la ambición, a la envidia, al miedo, al orgullo, a la dureza de corazón. 
(p. 348)

Por este motivo, será obligación del historiador develar la verdad —en el sentido 
de quitarle el velo que la cubre—, acercarse a ella lo máximo posible mediante las 
fuentes históricas contrastadas y el conocimiento histórico, y desmitificarla como 

6	 En 1596, se condenó a salir de manera pública portando un sambenito en forma de penitente, 
abjurar de levi y ser desterrado de tierras americanas por diez años a Domingo Nicolao, caballero 
de la orden de San Juan, por el delito de simple fornicación. Véase Medina (1991, p. 121). A finales 
del siglo xviii, los tratados de teología moral todavía consideraban la fornicación, aunque siendo 
la menor de las formas de lujuria, como un acto depravado y pecado mortal que atentaba contra 
la buena crianza de los hijos. Véase Lárraga (1780, pp. 526-527).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025120

J. Turiso

producto de consumo cultural que pretende asignar buenos y malos en la historia, 
evitando generalizaciones y simplificaciones.

Un séptimo enunciado señala: el abuso de la historia para justificar agendas 
culturales produce efectos identitarios. La historia es tanto un registro del pasado como 
una interpretación de la realidad histórica desde las preguntas que le formulamos 
desde el presente. Por ello, se ha convertido en un marco incomparable para la batalla 
cultural actual por el relato, que sirve a intereses políticos, ideológicos o identitarios. 
Narrativas como las leyendas negra y blanca impactan en la construcción de 
identidades. La historia puede generar dos tipos de efectos antitéticos. Un efecto 
es de enojo y culpabilidad, exaltado por memorias oficiales sesgadas, que atribuye 
las desgracias presentes a un enemigo externo o a una mala gestión del pasado. Por 
ejemplo, la leyenda negra sobre España, promovida por rivales como Inglaterra y Países 
Bajos en los siglos xvi y xvii, afectó la autoimagen española y generó sentimientos 
de culpa o inferioridad. Esta narrativa no solo afectó a su imagen internacional, sino 
que, como se señaló más arriba, también terció en la forma en la que los propios 
españoles se autopercibieron en distintos momentos del pasado7. El segundo efecto, 
de carácter catártico y autocomplaciente, pone de manifiesto la grandeza de una 
sociedad basada en los éxitos —reales o imaginarios— de su historia. Por ejemplo, 
la leyenda blanca de la colonización británica en América del Norte justificó el 
expansionismo y forjó una identidad nacional estadounidense basada en el manifest 
destiny8 y una misión civilizatoria. Ambas situaciones personifican la existencia de 
una clara desviación de la realidad de la historia, que muestra cómo la historia 
sesgada y manipulada elabora imágenes concretas de una nación y su gente.

En la España actual, las dos corrientes legendarias han entrado en el ámbito 
político y han asumido posiciones antagónicas: la izquierda, más cercana al discurso 
negrolegendario, considera que la identidad más oscura de España —basada en la 
opresión, la intolerancia y el saqueo— es la base de su unidad nacional; las posiciones 

7	 Esta visión prefabricada de la historia se asumió por las nuevas naciones americanas tras la inde-
pendencia e incluso perdura, en muchos casos todavía, en la memoria colectiva del presente. La 
razón estriba en que, ante la necesidad de construir una identidad propia, se precisaba marcar la 
diferencia y establecer una oposición frente a España. El fenómeno es recurrente, puesto que en 
nuestro presente también los nacionalismos periféricos españoles utilizan la distorsión histórica 
negrolegendaria como modo de cuestionamiento de España y distanciamiento de la identidad 
unitaria.

8	 Es una ideología mesiánica, arraigada en fundamentos religiosos, que se manifiesta como una 
versión secularizada de la idea del pueblo escogido desarrollada a partir de 1845 y simboliza 
el deseo de expansión de los Estados Unidos. Este concepto en un momento de construcción 
identitaria estadounidense otorgó sentido y dirección a la identidad colectiva de la nación, espe-
cialmente durante una primera etapa de crecimiento territorial, avance colonial y desarrollo 
industrial, y fue empleada, por ejemplo, para justificar la expulsión de los nativos norteamericanos 
de sus tierras.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 121

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

conservadoras o de derecha asumen una visión positiva o idílica desde la leyenda 
blanca o dorada. Cada posición cuenta con sus propios historiadores de cabecera. 
Ambas comparten una deriva idealista hacia extremos opuestos que, finalmente, 
impugna la historia científica. Esto ha resultado en una apropiación indebida de la 
historia por la política mediante propaganda, memoria selectiva y fragmentación de 
la realidad para imponer agendas presentes justificadas en el pasado.

Desde el siglo xix, la historia tiene significativas implicancias políticas. Esta 
tendencia se ha naturalizado en la modernidad líquida actual y en la era de la posverdad, 
utilizando la historia para justificar agendas ideológicas. Los intereses políticos 
convierten a la historia en víctima propiciatoria para sus propósitos. Julio Caro Baroja 
(1992) constataba que “cuando una sociedad está preocupada por algo que se da 
en el tiempo con notas muy distintivas y fuertes, ese algo, produce falsificaciones” 
(p. 20). De este modo, la necesidad de generar una conciencia social determinada 
transformará la historia en una víctima susceptible de manipularse para alcanzar 
los objetivos de las agendas políticas. Un ejemplo evidente se puede observar en 
las narrativas vinculadas al nacionalismo, que reconoce la influencia de la historia, 
no solo como creadora de conciencia colectiva e identidad, sino también como una 
solución con ventajosas propiedades catárticas tanto sociales como políticas. En ese 
sentido, la conclusión es clara desde la visión del historiador: cuando la historia es 
manipulada por exigencias e intereses fraudulentos, deja de ser historia y se convierte 
en propaganda doctrinal.

En nuestro presente, caracterizado por sociedades líquidas (Bauman, 2003)9 e 
individuos flotantes (Bueno, 1981)10, se interiorizan relatos procesados conforme 
a las ideologías y, de esta manera, se van elaborando identidades impostadas en 
relación con ellos.

Esto último nos lleva a un octavo enunciado: la instrumentalización de la historia 
adaptada es una pieza fundamental en el discurso esencialista de la identidad. No es 
de extrañar, como sostiene García Cárcel, que se recurra a “la exaltación narcisista 
del pasado glorioso apoyado casi siempre en una visión arcádica de las propias 

9	 De acuerdo con Bauman, la realidad de nuestro presente se significa por su carácter cambiante e 
inestable, es lo que define como modernidad líquida. La sociedad de esta modernidad se distingue 
por la falta de certeza que es producida por la extrema velocidad de las transformaciones, lo que 
ha resultado en un debilitamiento de las relaciones interpersonales y en la descomposición de las 
identidades. Así, todos aquellos lazos que solían ser firmes y estables, en estos momentos, se han 
convertido en asociaciones temporales y vulnerables.

10	 El individuo flotante es aquel que, desvinculado de las estructuras tradicionales (como la familia, 
la comunidad local, la religión o el Estado), se encuentra flotando en un espacio social abstracto 
y globalizado. Este individuo carece de raíces firmes en instituciones o tradiciones concretas y, 
en su lugar, se relaciona con el mundo a través de medios impersonales y deslocalizados, como 
internet, los medios de comunicación o las redes sociales.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025122

J. Turiso

instituciones y la permanente explicación de los problemas propios en función del 
enemigo exterior, vinculado, en estos casos, al Estado” (1994, p. 181). Por ejemplo, 
desde los discursos del poder político y cultural se asimila el presente con el pasado 
prehispánico mexica con naturalidad y desprecio al rigor histórico, aunque México 
como entidad política no existía hace quinientos años (Turiso, 2022,  pp.  60-63). 
El nacionalismo opera vinculando identidades pasadas —poco parecidas a las 
actuales— con el presente, para legitimar la conciencia nacional actual y las políticas 
derivadas, mediante un proceso de analogía y semejanza donde el relato se representa 
como “desplazamiento analógico” en un universo de semejanza (Eco, 1997, p. 58). 
Atribuir a los mexicanos actuales la misma esencia identitaria que a los habitantes 
de hace quinientos años es una falsedad histórica. La diferencia basal entre historia 
verdadera y ficticia es que la primera puede confirmarse, y la segunda no. Por medio 
de este ejemplo se puede observar cómo las narrativas nacionales reconocen el 
poder de la historia no solo como herramienta para forjar conciencia colectiva e 
identidad, sino también como un recurso con propiedades simbólicas balsámicas 
para cohesionar sociedades y justificar agendas políticas. Su objetivo primordial 
no es otorgar significado al pasado, sino legitimarse a través de él. Recurre a la 
historia y la manipula no como un fin en sí mismo, sino como un medio para validar 
determinadas agendas. Hobsbawm (2004, p. 141) se preguntaba si el nacionalismo 
no se ha visto favorecido incluso por la investigación académica rigurosa, aunque 
use con igual eficacia falsificaciones históricas o estudios rigurosos pero alineados 
ideológicamente. La respuesta es afirmativa: las historias oficiales nacionalistas 
privilegian sistemáticamente el mito sobre la verdad, porque las narrativas identitarias 
requieren relatos maleables, no hechos incómodos. En este marco, se evidencia que 
la ficción no solo es más útil que la realidad histórica, sino que se erige como una 
verdad superior, funcional a los intereses políticos identitarios de un determinado 
momento.

Este proceso exige una revisión selectiva de la historia: ajustar el pasado a las 
demandas del presente. No se trata de comprender la complejidad de los hechos, sino 
de moldearlos para crear un linaje simbólico que justifique poder, unidad o exclusión. 
La historia, en manos del nacionalismo, se convierte en un campo de batalla donde 
los mitos se anteponen al rigor histórico. Un atractivo añadido de la historia mítica 
es su versatilidad para desviar la atención de problemas presentes, ofreciendo una 
distracción hacia eventos pasados inertes.

Un noveno enunciado: la superación de las prácticas de la judicialización 
histórica será posible a partir de la historia crítica. La relación entre la historia y los 
mitos culturales legendarios es compleja y multifacética, como se ha podido 
comprobar. Asumir lo negrolegendario o lo blancolegendario como realidad del 
pasado evidencia cómo la historia está siendo manipulada para servir a intereses 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 123

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

ideológicos y crear narrativas identitarias. Al adoptar un enfoque crítico y objetivo, 
podemos superar estos peligros y construir una comprensión más completa y 
precisa del pasado. La historia no es un relato estático, sino un diálogo constante 
entre el presente y el pasado. La realidad es compleja, en ocasiones inescrutable; 
el historiador crítico rechazará las simplificaciones y manipulaciones. La historia 
crítica se abstiene de emitir juicios fáciles de condena o alabanza, trascendiendo su 
propósito a tales valoraciones superficiales. Por lo mismo, reconoce que el pasado 
es un entramado complejo de eventos, acciones y personajes, donde las causas y 
consecuencias no son ni pueden ser lineales ni unívocas.

La historia crítica se resistirá, por tanto, a las interpretaciones simplistas que 
buscan encajar el pasado en categorías predefinidas de bueno o malo. La labor del 
historiador no consiste en juzgar el pasado, sino, como dice el maestro Marc Bloch, 
en comprenderlo en su contexto y complejidad. Esto implica analizar las diversas 
perspectivas y motivaciones de los actores históricos, así como las circunstancias 
que rodearon sus acciones sin juzgar su intencionalidad. Por último, y parafraseando 
a Carlos Aguirre (2005), la historia verdaderamente crítica entraña obligatoriamente 
la posición de considerar todas las historias —pasadas, presentes y futuras—, 
“perspectivas, dimensiones, órdenes, métodos, técnicas y paradigmas que intentan 
oponer falsamente los malos historiadores, arguyendo su carácter excluyente y a 
veces antitético” (p. 113).

A modo de conclusiones, la historia, lejos de ser un simple relato de 
acontecimientos, es una disciplina con un método propio que le otorga validez 
científica. A diferencia de la opinión o la memoria colectiva, siempre teñidas 
de subjetividad, la investigación histórica busca comprender los hechos en su 
complejidad. Este punto es crucial: sin método, la historia se degrada en mera 
ideología.

La existencia de narrativas como la leyenda negra y la leyenda blanca evidencia el 
peligro de convertir la historia en un instrumento de propaganda. La primera condena 
a España como pueblo atrasado y cruel; la segunda la ensalza como portadora de 
un destino glorioso. Ambas simplifican y distorsionan el pasado, construyendo 
imágenes útiles para fines políticos, pero falsas desde el punto de vista científico. 
Este fenómeno revela que la historia no solo es un campo de estudio, sino también 
un campo de batalla simbólico, donde los mitos se imponen sobre los hechos para 
legitimar proyectos identitarios.

De aquí se deriva una consecuencia inevitable: el abuso de la historia para 
justificar agendas culturales y políticas termina por fracturar la conciencia social. Si 
el pasado se convierte en un arsenal de acusaciones o en un repertorio de glorias 
inventadas, la sociedad queda atrapada en visiones polarizadas. Se fomenta la culpa 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025124

J. Turiso

o la autocomplacencia, pero no la comprensión. En ese sentido, la historia cuando 
se tergiversa y manipula deja de cumplir su función social: en lugar de generar 
pensamiento crítico, alimenta la división.

Frente a esta situación, la propuesta es clara: avanzar hacia una historia 
crítica, capaz de superar la judicialización moral del pasado. Esta no debe dictar 
sentencias de culpabilidad o inocencia, sino desentrañar las múltiples dimensiones 
de los procesos históricos. El oficio del historiador consiste en develar los mitos y 
mostrar la complejidad de lo humano en la historia: contradicciones, ambigüedades, 
motivaciones diversas. Solo así la historia puede ser útil para el presente, no como 
instrumento de propaganda, sino como herramienta de entendimiento colectivo.

REFERENCIAS

Aguirre, C. A. (2005). Antimanual del mal historiador. O ¿cómo hacer hoy una buena 
historia crítica? (7.a ed.). Contrahistorias.

Bauman, Z. (2003). Modernidad líquida. Fondo de Cultura Económica.

Bloch, M. (2001). Apología para la historia o el oficio de historiador (2.a ed.). Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada en 1949)

Bueno, G. (1981). Psicoanalistas y epicúreos. Ensayo de introducción del concepto 
antropológico de “heterías soteriológicas”. El Basilisco, (13), 12-39. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2474407

Bueno, G. (2019). España frente a Europa. Pentalfa.

Caro Baroja, J. (1992). Las falsificaciones de la historia (en relación con la de España). 
Seix Barral.

Eco, U. (1997). Interpretación y sobreinterpretación. Cambridge University Press.

Febvre, L. (2017). Combates por la historia. Ariel. (Obra original publicada en 1953)

Gaos, J. (1996). Obras completas VIII. Filosofía mexicana de nuestros días. En torno a la 
filosofía mexicana. Sobre la filosofía y la cultura en México. Universidad Nacional 
Autónoma de México.

García Cárcel, R. (1994). La manipulación de la memoria histórica en el nacionalismo 
español. Manuscrits, (12), 175-181. 

Hobsbawm, E. (2004). Sobre la historia. Crítica.

Juderías, J. (1914). La leyenda negra y la verdad histórica. Contribución al estudio del 
concepto de España en Europa, de las causas de este concepto y de la tolerancia 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 125

HISTORIAVerdades a medias, mentiras completas: el juego de espejos de la historia

religiosa y política en los países civilizados. Tip. de la Rev. de Arch., Bibl. y 
Museos. 

Lárraga, F. (1780). Promptuario de la theologia moral. Imprenta de D. Manuel Martín.

Marañón, G. (1951). Antonio Pérez (el hombre, el drama, la época) (3.a ed.). Espasa-Calpe.

Medina, J. T. (1991). Historia del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición de México. 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Pérez, J. (2009). La leyenda negra. Gadir.

Payne, S. (2017). En defensa de España. Desmontando mitos y leyendas negras. Espasa.

Roca Barea, M. E. (2016). Imperiofobia y leyenda negra. Roma, Rusia, Estados Unidos y el 
Imperio español. Siruela.

Turiso, J. (2022). La desmitificación de la historia oficial de México. En J. Turiso (Coord.), 
Filosofía disidente de lo mexicano (pp. 7-70). Instituto de Filosofía, Universidad 
Veracruzana.


