
En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 88-112

Recibido: 15.04.2025 / Aprobado: 24.09.2025doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8456

Gestionar lo público en la Antigüedad. 
La “administración estatal” en Mesopotamia, 
Egipto y China desde una perspectiva histórica

MANAGING PUBLIC AFFAIRS IN ANTIQUITY: 
“STATE ADMINISTRATION” IN MESOPOTAMIA, EGYPT, 
AND CHINA FROM A HISTORICAL PERSPECTIVES

Javier Iván Saravia Salazar
Universidad Nacional Mayor de San Marcos
jsaravias@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0009-0009-2806-9070 

RESUMEN

El artículo propone una lectura histórica del 
desarrollo de la gestión de lo público en 
Mesopotamia, Egipto y China, reconociendo el 
carácter anacrónico del concepto de adminis-
tración pública. Sostiene que, al constituirse 
como imperios, estas civilizaciones enfrentaron 
problemas públicos como seguridad, ley, buro-
cracia y distribución de recursos. La propuesta 
se distancia de enfoques tradicionales que 
vinculan el origen de la administración a socie-
dades prehistóricas o fines bélicos, y la asocia 
a la aparición de organizaciones complejas 
y sistemas burocráticos propios de grandes 
estructuras imperiales..

PALABRAS CLAVE: Administración 
pública / civilizaciones antiguas / Estado / 
Mesopotamia / Egipto / China

ABSTRACT

The article offers a historical reading of 
the development of public management in 
Mesopotamia, Egypt, and China, acknowledging 
the anachronistic nature of the concept of 
public administration. It argues that, as these 
civilizations formed empires, they faced public 
issues such as security, law enforcement, 
bureaucracy, and resource distribution. The 
proposal departs from traditional approaches 
that trace the origins of administration to 
prehistoric societies or military purposes, and 
instead links it to the emergence of complex 
organizations and bureaucratic systems within 
large imperial structures..

KEYWORDS: public managment / ancient 
civilizations / state / Mesopotamia / 
Egipto / China

Carlos Yampier Quevedo Gallardo
Universidad Nacional Mayor de San Marcos
carlos.quevedo1@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0000-0001-6146-2186 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 89

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

IINTRODUCCIÓN: LOS ANTECEDENTES HISTÓRICOS  
DE LA ADMINISTRACIÓN Y LA GESTIÓN DE LO PÚBLICO

Por lo general, la mayoría de los especialistas en economía, administración, ingeniería 
industrial y sociología de las organizaciones sitúan el surgimiento de la gestión y de 
la gerencia científica moderna en el contexto de la Segunda Revolución Industrial; es 
decir, entre finales del siglo xix y comienzos del siglo xx. Acerca de la formación de 
la administración pública y la burocracia, autores como Charles Tilly contribuyeron al 
tratamiento de la teoría belicista, que ha vinculado el desarrollo de la burocracia con 
los contextos bélicos (Tilly, 1992)1. Sin embargo, como señala Peng (2022), si bien el 
efecto que puede tener el conflicto en la construcción de la burocracia puede ser apli-
cable en contextos occidentales, no posee esa prominencia en otros contextos. En 
ese sentido, las respuestas al problema de la organización política y social han sido 
diversas, aplicadas a su contexto histórico y a sus posibilidades materiales. Por ello, 
resulta útil y relevante para el estudio contemporáneo del Estado recuperar y analizar 
las experiencias históricas de la Antigüedad, pues nos permiten comprender cómo 
distintas civilizaciones desarrollaron formas de organización administrativa, fiscal y 
política que anticiparon, en cierta medida, las funciones que hoy asociamos a la buro-
cracia moderna. 

Como se tiene evidencia, a lo largo de la historia y en las diversas civilizaciones 
de la Antigüedad, el Estado —y, por ende, la administración pública, más allá de los 
tecnicismos o aspectos formales— se muestra como un “hecho evidente” (Guerrero, 
2017). Aparece con sus propias particularidades, determinadas por la geografía, 
los diversos acontecimientos políticos, económicos y sociales, así como por la 
mentalidad e intereses de los gobernantes y los gobernados que vivieron en aquellas 
ya muy lejanas épocas. Como ha señalado Viana (2023),

sintetizar la evolución de la administración en todas las civilizaciones es una 
tarea sumamente ardua, pero, a grandes rasgos, tenemos en cuenta a aquellas 
que pasaron a la historia porque provocaron grandes cambios en la humanidad, 
mediante la administración de sus funciones básicas (planear, organizar, dirigir, 
y controlar), bajo la coordinación de alguien (rey, emperador, generales, admi-
nistradores, etcétera). (p. 16)

En ese sentido, desde hace algunos años en nuestro medio se ha propuesto 
el concepto de “gestionar lo público” (Saravia, 2018), entendiendo que todas las 

1	 A este conjunto de autores pertenece Brewer (1989) con su trabajo acerca del desarrollo de la buro-
cracia en el Reino Unido, producto de los proyectos bélicos. Sin embargo, como bien apuntan los 
críticos, podemos concordar en que un contexto bélico puede contribuir fundamentalmente a un 
mayor orden fiscal, mas no así para todo un sistema que, en muchos contextos, se encontraba ya 
desarrollado.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202590

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

sociedades, tanto premodernas como modernas, han tenido que afrontar la necesidad 
de crear, administrar y gestionar lo público. El florecimiento de las primeras culturas 
también fue gracias a la administración. Las primeras sociedades necesitaban ser 
más ordenadas, aprovechar los recursos naturales que proveía la tierra, alimentar a 
más personas, estructurar los oficios, organizar los servicios de la ciudad y, sobre 
todo, dar jerarquías a los sistemas religioso, militar y político, en los que el poder y la 
autoridad siempre estaban presentes. Acadios, fenicios, egipcios, griegos, romanos, 
así como las ancestrales administraciones de China e India; además, aunque sin 
saberlo, las civilizaciones americanas como los mayas, los olmecas, los toltecas, los 
incas y demás, todas ellas emplearon los principios básicos de la administración para 
representar su forma de vida (Santiago & Silva-Payró, 2016, p. 13).

La idea del espacio público o de los bienes públicos ha existido independientemente 
del sistema político imperante, por más autoritario, dictatorial, tiránico o 
patrimonialista que haya sido. Probablemente más limitado, concentrado solo en un 
determinado tipo de derechos, pero existente y necesario, pues un poder totalmente 
absoluto que no distribuya mínimamente los beneficios del sistema y no garantice 
un mínimo de bienestar a los individuos bajo su dominio, es imposible que subsista. 
Como desarrolla Tilly (1986), en una organización cada vez más amplia de personas 
se generan mayores incertidumbres y problemas que deben ser gestionados para 
permitir la convivencia, ya sea mediante instituciones formales o informales, con 
reglas o con símbolos que los individuos comparten. Esto se ha materializado, con 
el tiempo, en diversas instituciones administrativas e instrumentos de gestión, en la 
medida que los grupos humanos adquirían mayor organización y se constituían las 
primeras civilizaciones, estados e imperios.

En el presente artículo adoptamos la perspectiva histórica para analizar cómo 
tres sociedades de la Antigüedad (Mesopotamia, Egipto y China) fueron construyendo 
su burocracia y su aparato administrativo, y así definiendo el espacio público, como 
resultado de un proceso evolutivo en constante interacción con el entorno físico, 
los intereses políticos y las demandas sociales. Del mismo modo, se encuentra el 
consenso con elementos básicos para la convivencia en comunidad, traducido en 
instituciones que la tutelan y que heredamos hasta nuestros días. En ese sentido, el 
desarrollo de la gestión de lo público no supone una linealidad, sino que es, más bien, 
una historia que avanza y retrocede según los contextos.

La antropología, nos dice Jurado (2015), “ha mostrado que en las sociedades 
premodernas no existía la tajante separación que hoy se presenta entre los ámbitos 
de la vida política, económica y cultural” (p.  115). Esto quiere decir que “la vida 
social era un continuum de diversas dimensiones de lo humano, de manera que la 
construcción cotidiana de realidad se significaba desde las mismas prácticas sociales 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 91

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

amalgamadas en un todo orgánico” (p.  115). Como lo plantean Beltrán y López 
(2018), “el surgimiento del pensamiento administrativo está ligado indudablemente 
a las necesidades prácticas que han acompañado a la humanidad desde sus inicios 
como civilización” (p. 9). Ese proceso evolutivo es esencialmente histórico y está en 
constante relación con la organización estatal, lo que finalmente determina lo que 
conocemos actualmente como el espacio público o el bien público.

Hacemos esta salvedad porque los textos de historia de la administración 
provenientes de la misma disciplina administrativa, tienden a relacionar el origen de 
la administración a las actividades más cotidianas de las sociedades prehistóricas y 
tribales2, relacionadas con la familia, la caza y recolección, etcétera, considerándose 
que el desarrollo de la escritura, junto con la presencia de asentamientos de mayor 
extensión, “provocó que las necesidades prácticas de supervivencia se complejizaran 
poco a poco, hasta llegar a ser obligaciones superlativas que debían suplirse si 
primaba la organización social sobre la vida nómada” (Beltrán & López, 2018, p. 10).

Si bien estos son antecedentes de la necesidad de ciertos criterios de organización 
para la supervivencia del ser humano, nuestra perspectiva para analizar la historia 
de la administración, se relaciona con la aparición de organizaciones de mayor 
dimensión (estados, imperios) y que necesitan de cuerpos más constituidos, con la 
consecuente formación de burocracias, la difusión de la escritura y la consolidación 
de una cultura de respeto a la autoridad. Como han destacado Burbank y Cooper 
(2010), “históricamente, el imperio ha sido una forma de organización política común 
en todo el mundo y muy duradera” (pp. 2-3). Esto lleva a Lloret a afirmar que “el imperio 
ha sido la forma de estructuración política más común en la historia global” (2018, 
p. 5). En perspectiva histórica, el Estado nación es un producto relativamente nuevo 
y, por lo tanto, no se trata de una forma natural o inevitable de organización política.

En ese sentido, los trabajos que desde la historia, la antropología y la arqueología 
cuestionan al Estado como ente único o paradigma de la organización humana, han 
arrojado luces muy llamativas acerca de cómo la administración es en sí el resultado 
de una especialización de la organización promovida por una élite gobernante, más 
que una iniciativa de supervivencia de los primeros grupos humanos (Armstrong, 
2007; Dussel, 2007; Mann, 1991; Scott, 2022) y que la complejización de las relaciones 
entre el Estado y sus poblaciones dependientes es producto de la imposición de un 

2	 En ese sentido, Santiago y Silva-Payró (2016) afirman que, en sus inicios, la cabeza de toda admi-
nistración se ejercía a través de la ley del más fuerte: aquel líder que con una jerarquía (heredada o 
ganada por su condición física) tomaba el poder sobre un grupo que le confería sumisión, apoyado 
por la sabiduría de los ancianos y la fuerza de sus demás compañeros varones, organizaba y ejecu-
taba un plan que satisfacía las necesidades más vitales del clan (p. 13). También es un recurso 
utilizado por historiadores profesionales que se aproximan al fenómeno administrativo.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202592

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

control mayor de las élites asentadas en ciudades. Como ha señalado Scott (2022), 
desde los centros urbanos, una élite política consolidada y detentora de una fuente de 
poder religiosa-militar, impondrá la agricultura y la dependencia a los cereales como 
un mecanismo de control social efectivo frente a sus grupos humanos dependientes. 
Lo anterior, por ser los cereales productos más fácilmente cuantificables para fijar el 
tributo y porque tienen fechas específicas de cosecha y siembra. Esta dependencia 
a los monocultivos es lo que lleva a Harari (2014) a afirmar exageradamente que “los 
cereales domesticaron al hombre”. En realidad, la dependencia de los monocultivos 
como el arroz y el trigo es una consecuencia del poder de una élite, puesto que los 
grupos humanos eran reacios a depender de los Estados y vivir en las ciudades por 
varios motivos. Por un lado, estaban sujetos a la agricultura3 y al tributo; por otra parte, 
los Estados y sus ciudades estaban lejos de ser espacios seguros y constantemente 
se encontraban en luchas con otras ciudades, además de ser espacios de propagación 
de enfermedades (zoonosis) y donde existía la posibilidad de caer en la esclavitud. 
Esta dominación de grupos humanos mayores, por tanto, requirió construir medios 
para la contabilidad y el adiestramiento de funcionarios para la administración.

En ese sentido, es pertinente recordar lo que señalaba Finley (1986) sobre las 
economías del Medio Oriente que estaban dominadas por grandes complejos de 
palacios o templos, que poseían la mayor parte de las tierras labrantías, monopolizaban 
virtualmente todo lo que podría llamarse “producción industrial”, además del comercio 
exterior (que incluía el comercio interciudades, no solo con extranjeros). De este 
modo, organizaban la vida económica, militar, política y religiosa de la sociedad por 
medio de una complicada burocracia que incluía la palabra “racionamiento” en un 
sentido muy amplio (pp. 25-26).

Por estas razones, es importante trazar a grandes rasgos algunas de las 
principales características del funcionamiento administrativo realizado en las antiguas 
civilizaciones. Por ejemplo, en las épocas premodernas tuvieron que lidiar con la 
adaptabilidad a medios geográficos diversos, lo que en buena medida determinó la 
personalidad, cultura y formas de gobierno que fueron adoptando4. A su vez, esto dio 
lugar a que el poder emane de diferentes “fuentes sociales”, como lo ha explorado 

3	 La labor agrícola, en perspectiva, está lejos de ser una actividad sencilla y más bien requiere de 
un gran esfuerzo de los agricultores. En la Antigüedad, los imperios buscaban que los diferentes 
grupos humanos fuesen dependientes de sus ciudades, por lo que eliminaban las zonas cultivables 
cercanas y ajenas a su propio hinterland, con la intención de reducir la posibilidad de actividades de 
subsistencia paralelas a la agricultura de cereales, como la recolección o el pastoreo.

4	 Egipto debe al río Nilo su desarrollo cultural tan homogéneo y milenario. Fenicia se consolidó como 
una talasocracia por su ubicación geográfica cercana al mar. La riqueza cultural del Perú se debe en 
buena medida a la presencia de la cordillera de los Andes que permitió el desarrollo político, social y 
económico autónomo de diversas civilizaciones en el período prehispánico.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 93

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Michael Mann (1991), en las que recae el control sobre los recursos económicos, 
ideológicos, militares y políticos, respectivamente. Resulta de particular interés cómo el 
poder sobre los recursos políticos finalmente deriva en la aparición del Estado. Y si bien, 
como ha destacado Scott (2022), esta es una de las tantas formas de organización que 
la humanidad ha creado e implementado5, es la que mejor documentada está y la que 
rige en la actualidad en la mayoría de las sociedades humanas.

EL ANTIGUO ORIENTE PRÓXIMO Y ASIA

Dussel (2007) ha identificado cuatro espacios geopolíticos previos al dominio occi-
dental. A saber: la China de los Han (202 a. C.-220 d. C.); la India, con los periodos 
Maurya (322 a. C.-183 a. C.) y Gupta (320 d. C.-550 d. C.); el espacio iranio persa (lo que 
se denomina antiguo Oriente Próximo) y las culturas del Mediterráneo. Son espacios 
geográficos que permitieron un desarrollo singular en sus respectivas civilizaciones, 
por lo que —para comprender el desarrollo administrativo que tendrán las tres civili-
zaciones analizadas— es pertinente señalar las características principales de estos 
espacios geográficos.

EL ANTIGUO PRÓXIMO ORIENTE

Denominamos antiguo Oriente Próximo al conjunto de regiones conocidas como 
territorios cuneiformes; es decir, aquellas zonas del mundo antiguo donde se empleó 
la escritura cuneiforme —caracterizada por trazos en forma de cuña que se combi-
naban para formar signos—, y que se realizaba principalmente sobre tablillas de 
arcilla, el soporte más común de comunicación escrita6. Estas regiones comprendían 

5	 Scott reflexiona con acierto que las grandes eras oscuras que experimentaron las sociedades 
antiguas como la babilónica, la egipcia y la griega, son consideradas como tales por la ausencia 
de monumentos, que son evidencias claras de la presencia del Estado, aun cuando esto no 
indica que no haya existido organización. Señala que “si situamos la era de la definitiva hege-
monía estatal en torno al año 1600 a.C., podemos afirmar que el estado solo ha dominado las 
dos últimas décimas del 1 % de la vida política de nuestra especie” (Scott, 2022, p. 30). Su gran 
conclusión es que las personas rehuían residir en ciudades por tres grandes factores. El primero 
era el riesgo epidemiológico, porque las enfermedades se propagaban con mucha mayor rapidez 
en las ciudades. El segundo, la fragilidad estatal, puesto que las nacientes ciudades entraron en 
conflictos constantes, por lo cual la violencia para hacerse de y proteger recursos era una cons-
tante en las primeras ciudades. Y, finalmente, por las cargas que exigía la ciudad a sus residentes; 
los tributos, la labor agrícola (que era bastante exigente), el servicio militar y el peligro de caer en 
la esclavitud, constituían serios desincentivos para las personas de vivir en las ciudades.

6	 El empleo de la escritura cuneiforme no es una distinción arbitraria entre las civilizaciones anti-
guas; las tierras cuneiformes tienen mucho más en común que el mero uso de la misma escritura. 
Desde el inicio de la civilización urbana, en el cuarto milenio a. C., las tierras de Mesopotamia, 
Siria y Elam mantuvieron estrechos contactos entre sí, debido a que las primeras ciudades del 
sur de Mesopotamia establecieron colonias en territorios más al norte y al este. En los milenios 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202594

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Mesopotamia (actual Irak, donde existieron distintos Estados como Sumer, Akkad, 
Babilonia y Asiria), Siria, Elam (parte del territorio que posteriormente sería Persia) y 
Anatolia (actual Turquía). Si bien la escritura cuneiforme se utilizó ocasionalmente en 
Canaán y Egipto, en ambos lugares predominaron otros sistemas de escritura, por lo 
que aquí serán analizados solo en el marco de sus vínculos comerciales y diplomá-
ticos con las tierras cuneiformes.

En el Oriente Próximo las distintas regiones mantenían estrechos contactos unas 
con otras, a veces de manera imprevisible (Kuhrt, 2014). La civilización en el antiguo 
Oriente Próximo (los actuales países de Arabia Saudí, Argelia, Baréin, Egipto, Emiratos 
Árabes Unidos, Irak, Irán e Israel, además de los territorios palestinos) fue tan duradera 
como exitosa. En esta región encontramos las primeras cuatro grandes civilizaciones 
históricas, correspondientes a los territorios de Egipto, Mesopotamia, Fenicia y 
Palestina. En cada una de estas zonas surgieron diferentes culturas que crecieron y 
avanzaron a lo largo de la historia, como ocurrió con Sumer, Akkad, Babilonia o Asiria en 
Mesopotamia, Ebla en Siria o Tiro y Biblos en Fenicia. Los tres mil años que van desde 
el 3600 hasta el 539 a. C. abarcan una era de innovaciones y logros considerables. Con 
justa razón esta región es conocida como la “cuna de la civilización”.

MESOPOTAMIA, EL AMANECER DE LA CIVILIZACIÓN Y LA ORGANIZACIÓN

De acuerdo con los estudios arqueológicos, la primera civilización reconocida por la 
historiografía fue la sumeria, surgida alrededor del 6700 a. C. en la baja Mesopotamia, 
entre los ríos Tigris y Éufrates. En este territorio se produjeron avances decisivos para 
el desarrollo humano y la formación estatal, como la práctica sistemática de la agricul-
tura, la fundición de metales, la domesticación de animales y la formulación del primer 
código escrito. La alimentación sumeria se basaba en cereales como el trigo, la cebada 
y el mijo, y se complementaba con leguminosas como lentejas y garbanzos, y con frutos 
y hortalizas, entre los que destacaban la cebolla, el pepino, la calabaza, la berenjena, el 
durazno, el melón, las almendras, las moras, la granada, el dátil y las uvas. Los sumerios 
elaboraron el primer aceite vegetal a partir del ajonjolí y consumieron carne de pescado, 
res, cabrito, caballo y camello. Hacia el 4000 a. C., los asentamientos humanos comen-
zaron a concentrarse en las riberas de los ríos, lo que favoreció la formación de las 
primeras ciudades y, con ello, el surgimiento de la civilización mesopotámica, conside-
rada como el origen de la historia urbana y social de la humanidad.

posteriores, los pueblos de estas tres regiones fueron a veces aliados y a veces enemigos, 
además de constantes socios comerciales. Mesopotamia y Siria estuvieron en ocasiones unidas 
bajo un solo imperio, mientras que Elam, por lo general, se quedó al margen de estos estados de 
mayor tamaño.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 95

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Los sumerios desarrollaron una notable capacidad de organización social y 
técnica, que les permitió controlar las crecidas de los ríos mediante la construcción 
de sistemas de regadío. Entre sus principales innovaciones se encuentran la 
invención del arado, los primeros medios de transporte con ruedas y la escritura. 
Además, realizaron aportes significativos en campos como las matemáticas, la 
medicina y la literatura, sentando las bases del conocimiento científico y cultural de 
las civilizaciones posteriores.

La sociedad mesopotámica fue creciendo paulatinamente. Las pequeñas aldeas 
se transformaron en ciudades, como fue el caso de Uruk, la “primera ciudad compleja 
de Oriente” (Liverani, 2006). Es en esta ciudad que el vínculo religioso-político fue 
fundamental para mantener una determinada jerarquía social que iniciaba en la familia 
y terminaba con el vicario o rey, por lo que se vieron obligados a poner en orden su 
funcionamiento interno, coordinado por líderes religiosos (patesí), o reyes, conocidos 
como lugal (Vera Tornell, 1964).

Hacia mediados del siglo xxiv a. C., en Mesopotamia surgió una nueva forma de 
organización política estatal que integró a numerosas ciudades-estado previamente 
independientes. Un líder advenedizo llamado Sargón, logró someter y unificar casi 
todo el territorio que hoy corresponde a Irak y gran parte de Siria, estableciendo así el 
primer imperio conocido en la historia. A diferencia de los reyes que le precedieron, 
quienes solo habían conseguido mantener unidas algunas ciudades mediante 
conquistas parciales o alianzas temporales, Sargón consolidó un poder centralizado y 
duradero que transformó el panorama político de la región.

Pese a ello, en Mesopotamia el poder estatal no se encontraba plenamente 
centralizado, sino distribuido entre diversos gobernantes locales que ejercían 
autoridad en distintas regiones del territorio, aunque ninguno de ellos alcanzaba un 
poder superior al del rey. Como indica Cabrales (1979), “el régimen predominante fue 
la descentralización política y administrativa. Cada juez, jefe militar o gobernador 
local administraba la justicia, recaudaba impuestos y ejercía el gobierno de la región 
en nombre del rey” (p. 5). En esas circunstancias, para el rey era imposible ejercer un 
mando directo sobre todo su territorio, así que designaba gobernantes menores para 
que, a su vez, fueran representantes de su poder real y mantuvieran el orden político 
y comercial. Bajo el mando del rey también se encontraban muchas otras clases 
sociales, como los nobles7, los cultivadores de la tierra que tenían un nivel de vida 
muy bajo, y los esclavos al servicio de un señor, tratados como animales (Cabrales, 
1979, p. 7, citado en Beltrán & López, 2018).

7	 Reconocidos por las grandes sumas de dinero que lograban acumular en los negocios.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202596

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

La escritura cuneiforme y el origen de la burocracia

Sin lenguaje no puede existir vida social. Ese es el primer elemento para la conforma-
ción de un grupo humano, porque el lenguaje no es solo un sistema de comunicación, 
sino la misma cultura en movimiento. Así, el lenguaje cumple una doble función: 
como medio de comunicación entre los miembros de la sociedad humana y como 
mecanismo para la formación de conceptos y procedimientos de abstracción en el 
individuo, lo cual, a su vez, permite la comunicación.

Tal como nos lo recuerda Goody (1990), el uso de la escritura por parte del Estado 
tiene muchas implicaciones en la acción social, pues proporciona un tipo de control de 
las relaciones espaciales y temporales. La escritura no era esencial para el desarrollo 
estatal, pero sí para cierto tipo de Estado, el burocrático. Es así que la escritura tiene 
un papel destacado en la evolución de las sociedades, sobre todo en el aspecto 
administrativo, pues su uso se incluye en la economía estatal y en la consolidación de 
los sistemas legales.

La situación era muy distinta en relación con los usos de la escritura en asambleas, 
en la circulación de la información en el nivel ideológico y en los procedimientos 
consultivos, pues estos desarrollos estaban relacionados con una mayor disponibilidad 
de técnicas y material de lectura más que con un sistema social que utilice un difícil 
código logográfico. En las sociedades más pequeñas, la comunicación interna puede 
mantenerse por medio del contacto directo cara a cara. Pero para un Estado, incluso 
para uno simple, el incremento de escala, la intervención de la distancia espacial y 
la inclusión de un mayor número de individuos en la organización, significa que la 
comunicación entre sus miembros requiere intermediarios, representantes, etcétera.

Como destaca Kuhrt (2014), en el antiguo Próximo Oriente existía una gran cantidad 
de lenguas (unas quince), que se sabe se utilizaron en las distintas épocas, y otro 
gran número de sistemas de escritura empleados (aproximadamente siete). El acadio, 
la lengua semítica hablada en Mesopotamia y que utilizaba la escritura cuneiforme, 
fue muy empleada durante el segundo milenio, y llegó a alcanzar la consideración 
de lengua franca, al punto que reyes egipcios e hititas la utilizaron para comunicarse 
entre sí. Los egipcios, incluso, realizaban en esa lengua algunas de sus actividades 
imperiales en Levante (p. 19). En un inicio, fueron los comerciantes procedentes de 
Asiria quienes introdujeron esta forma de escritura. Algunos siglos después, los 
hititas la adoptaron de manera generalizada, incorporando también numerosas 
prácticas culturales de sus vecinos del sur. Entre ellas destacan la comunicación 
mediante cartas, la formalización escrita de tratados con sus aliados, la organización 
de archivos que reunían documentos administrativos y religiosos provenientes de los 
palacios y templos, así como la instauración de un sistema gubernamental apoyado 
en burócratas, gobernadores y reyes vasallos.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 97

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

La comunicación era todavía oral, y por eso requería el movimiento de personas 
(más que de medios), pero el contacto entre el gobernante y el gobernado era 
ya indirecto, realizándose a través de una jerarquía de funcionarios (tales como 
los subjefes) distribuidos por todo el territorio, y por medio de los intermediarios 
necesarios para transmitir los mensajes (Goody, 1990, p. 137). La escritura trajo a la 
cultura mesopotámica

la posibilidad de guardar, organizar, revisar y multiplicar información; asunto 
que tuvo grandes repercusiones en la realización no solo de estos proyectos 
arquitectónicos, sino también de un comercio expandido por grandes zonas 
aledañas a los territorios de Mesopotamia e inclusive, tierras lejanas. (Beltrán 
& López, 2018, p. 12)

La búsqueda de la justicia: delineando lo público

Es así que podemos afirmar que la necesidad de administrar y gestionar lo público ha 
sido una constante de la historia de la humanidad. Teniendo como correlato la lucha 
por un gobierno más justo que pueda responder a las demandas, exigencias y expecta-
tivas de las personas frente a las arbitrariedades de quienes detentaban el poder. Los 
primeros códigos legales surgieron hacia el año 2000 a. C. en Mesopotamia. Como 
destacó Maine (1893), el que se haya descubierto y difundido la escritura en estas 
tierras, sugiere el origen de estos antiguos códigos. El más antiguo de ellos, regis-
trado por los historiadores, corresponde al de Ur-Nammu8, fundador de la dinastía de 
Ur, hacia el 2100 a. C.

En el código de Hammurabi9 podemos leer lo siguiente:

Los grandes dioses me han elegido y yo [Hammurabi], solo yo, soy el pastor 
salvador, cuyo cetro es justo ... Para que el fuerte no oprima al débil, para hacer 
justicia al huérfano y a la viuda en Babilonia ..., para hacer justicia al oprimido, 
he escrito mis preciosas palabras en esta estela y la he levantado delante de mi 
estatua de Rey de Justicia … Que el oprimido que esté afectado por un proceso 
venga delante de mi estatua de Rey de Justicia y que se haga leer mi estela 
escrita y que escuche así mis preciosas palabras ... Ha asegurado [Hammurabi] 

8	 Rescatado en Nippur a principios del siglo xx, solo han llegado a nosotros fragmentos del texto. 
Poco después, hacia 1920 a.C., el soberano Lipit-Ishtar estableció un código que también se ha 
conservado solo parcialmente.

9	 En el Medio Oriente antiguo existen otros ejemplos de codificaciones posteriores al Código de 
Hammurabi, aunque estos no hayan tenido su mismo esplendor. Los hititas, cuya civilización 
prosperó en Asia Menor a intervalos hasta el siglo xiii antes de Cristo, legaron su código: dos 
tablillas, con un centenar de artículos cada una, sin duda de decisiones de justicia, de alrededor 
de 1600 antes de Cristo. Igualmente podríamos citar las leyes asirias (hacia el siglo xi antes de 
Cristo) o las leyes neobabilónicas (hacia el siglo VII antes de Cristo), tablas que reproducen textos 
jurídicos que abordan temas muy diversos.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202598

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

para siempre la felicidad de las gentes y ha hecho reinar la justicia en el país. 
(Citado en Dussel, 2007, p. 23)

Dussel (2007) destaca acertadamente que, con la aparición de los primeros 
archivos de contratos privados, redactados en escritura cuneiforme sobre ladrillos 
cocidos y almacenados en vastas bibliotecas, así como con la formulación de 
reglas o leyes, inicialmente de carácter divino y luego con una creciente intervención 
reformista de los reyes, se inicia de manera estricta lo que actualmente denominamos 
la esfera pública. En ella, las relaciones intersubjetivas se situarán dentro de un marco 
de “objetividad” comunitaria, que limita la manipulación arbitraria de la legislación 
oral en beneficio de las élites dominantes, las cuales solían modificar las normas 
según sus intereses particulares, en perjuicio del resto de miembros de la comunidad.

Así, el oprimido injustamente tratado, que normalmente era una persona iletrada 
incapaz de hacer valer su derecho, tenía la posibilidad de “hacerse leer el texto” y de 
conocer directamente su contenido legal, que era el mismo para todos y en todos los 
momentos del espacio y del tiempo del sistema político (en este caso del Imperio 
babilónico). El texto escrito universaliza la validez de las reglas sociales y políticas, 
creando así un espacio público y, con ello, se desarrolla de manera gradual lo que 
conocemos actualmente como la legitimidad del sistema político.

La sociedad babilónica con sus leyes escritas y colocadas en las entradas de las 
ciudades, en lugar público —como acontecía con el llamado Código de Hammurabi—, 
crea un sistema político que dará legitimidad al orden monárquico. Además, lo más 
importante desde la perspectiva legal, manifestará enunciados críticos que permiten el 
desarrollo del sistema jurídico. Es llamativo que, pese a ser un sistema de dominación, 
esclavista y patriarcal, sus leyes mantenían abierta una brecha crítica, a través de la 
cual las tensiones sociales derivadas de la profunda injusticia económica y política (y 
que, con frecuencia, se manifestaban en rebeliones o golpes de Estado, tanto internos 
como externos), podían encontrar cierta válvula de corrección. Se trata de un sistema 
legal receptivo a la demanda de justicia, pues reconoce los derechos de los pobres, 
viudas, huérfanos, extranjeros y deudores, e incluso contempla la condonación de 
deudas y la liberación de esclavos bajo determinadas circunstancias políticas.

EGIPTO

La civilización egipcia se originó alrededor del año 3150 a. C., con la unificación de 
diversas ciudades situadas en el valle del río Nilo. Desarrolló un sistema propio de 
escritura y literatura, estableció un control estatal de los recursos, y aprovechó el Nilo 
como eje fundamental para la economía, el comercio y las obras públicas, entre las 
cuales estaba la construcción de monumentos que también funcionaba como una 
fuente de empleo. Asimismo, consolidó una fuerza militar poderosa que le permitió 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 99

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

ejercer dominio sobre su entorno geográfico. Como legado a la humanidad, Egipto 
aportó importantes avances en minería, topografía, arquitectura, técnicas de riego y 
agricultura, construcción naval, medicina y en el desarrollo de la tecnología del vidrio.

Se dividió en cuarenta y dos provincias. Para optimizar su administración, se 
trataba de estados autónomos dirigidos por un gobernador. El gobierno se sostenía 
con impuestos (pagados con trabajo o especies), que eran almacenados con un 
estricto control de stock y distribuidos a la población según las necesidades. Cada 
casa designaba a una persona que debía prestar servicios al Estado en forma gratuita 
por algunas semanas al año. Las tareas principales eran las de mantenimiento 
de canales de riego, construcción de templos y tumbas. El imperio colapsó con la 
conquista romana en el año 31 a. C. 

La monumentalidad: escritura, arquitectura y jerarquización social

De la administración en el antiguo Egipto, se destaca su extraordinaria capacidad 
de planificación, concretada en la construcción de sus grandes monumentos. Entre 
ellos se distinguen las tres pirámides icónicas de esta civilización (Keops, Kefrén y 
Micerino), así como la esfinge de Giza, que demuestran los enormes esfuerzos de 
proyección de una sociedad profundamente compleja y organizada. Estas obras 
fueron el resultado de largos procesos de planificación, coordinación y gestión de 
recursos humanos y materiales, logros que solo pudieron alcanzarse gracias a un 
pensamiento administrativo avanzado y una clara visión estatal del trabajo colectivo.

Los registros detallados fueron posibles gracias al desarrollo de la escritura 
y permitieron documentar todos los elementos necesarios para las grandes 
construcciones: desde las épocas más propicias del año, los materiales y sus lugares 
de origen, hasta la cantidad de trabajadores y sus remuneraciones. Sin embargo, 
tales logros no habrían sido posibles sin una organización social y gubernamental 
jerarquizada. Las ciudades surgidas a orillas de los afluentes más fértiles desarrollaron 
estructuras sociales complejas, capaces de centralizar el poder y emprender grandes 
hazañas en la construcción, y también en lo militar. Este notable avance del pensamiento 
administrativo, según señalan George y Álvarez (2005), se refleja de manera particular 
en tres ámbitos: las construcciones, la escritura y el gobierno.

La escritura afectó de manera importante al sistema de estratificación, tanto respecto 
de los canales de movilidad como en el control de los medios de comunicación. Como 
destaca Goody (1990), la escritura ha dotado desde hace mucho a sus practicantes de 
un rango elevado. Para el pueblo egipcio, la escritura era considerada un don divino, 
un regalo otorgado por los dioses, por lo que su práctica estaba reservada a un grupo 
selecto. Los escribas, protegidos por el dios Tot, eran los únicos autorizados para 
dominar este arte y ponerlo al servicio de la religión y del poder político.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025100

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Desde las primeras épocas del antiguo Egipto, las posiciones de la élite se 
identificaban totalmente con la escritura, pues los títulos de escriba y de administrador 
de escribas se aplicaban a las personas de mayor rango. Al menos en tiempos 
de paz, los altos mandos del sistema social eran ocupados por los funcionarios 
inmediatamente inferiores al faraón (Goody, 1990, pp. 148-149).

Como indican George y Álvarez (2005), los egipcios apreciaban las instrucciones 
dadas con sumo detalle para llevar a puerto seguro sus negocios, así que en la 
escritura tuvieron también una herramienta que minimizaba el margen de error, pues 
posibilitaba las descripciones minuciosas para el desarrollo de una tarea específica. 
La escritura fue fundamental en el pensamiento administrativo egipcio, porque a 
través de ella se daba cuenta de los procesos de planificación, organización, ejecución 
y finalización de muchos proyectos.

La administración en el ámbito social permitió exteriorizar la capacidad de 
organización de la cultura egipcia en la construcción de monumentales obras 
arquitectónicas. Como indican George y Álvarez (2005):

se ha estimado que su construcción requirió el trabajo, durante veinte años, de 
más de cien mil hombres. En nuestros días esto significaría manejar y dirigir 
los esfuerzos de una ciudad con igual número de habitantes y por un período 
semejante, ¡verdaderamente una tarea administrativa de proporciones masivas! 
Cuando consideramos la planificación, organización y control que se ha debido 
ejercer en esta empresa, es evidente que los conceptos de técnicas administra-
tivas que conocemos no nacieron en el siglo xx. (p. 4)

La evolución del Estado y la administración 

A lo largo de la dinastía III, a la par de la imagen real, el proceso de maduración de 
las instancias organizativas estatales se fue perfilando. El sistema evolucionó de tal 
manera que el rey aparece como la cabeza visible de un sistema mediante el cual el 
gobierno resulta ser la expresión de la voluntad real. Pero la ejecución de dicha voluntad 
requiere una impresionante complejidad social y un elevado conjunto de intermedia-
rios. Dichos intermediarios ocupaban cargos civiles y religiosos, porque lo religioso era 
utilizado como elemento de poder y cohesión de todos los otros aspectos del orden 
establecido. En ese sentido, en el antiguo Egipto existió un consejo de personajes del 
más alto nivel, a menudo llamado Consejo de los Diez (porque eran diez sus miembros), 
pero la traducción más correcta del término egipcio hwt-wrt10 es 'Consejo de Horus', 
título más específico en lo que respecta a sus funciones: el ser intermediarios entre el 
rey y los departamentos de la administración del Estado (Urruela, 2006, p  140). 

10	 Tribunal en el que el chaty (traducido comúnmente como visir) impartía justicia y solucionaba 
otros asuntos legales.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 101

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Maat: ley, poder y justicia

El faraón era el supremo juez de Egipto, garante de la Maat, concepto egipcio tradu-
cible por verdad, justicia y orden universal, o por diosa de la verdad y de la justicia 
a la que él también se sometía. Uno de los títulos más importantes ostentados por 
el faraón era ser señor de Maat. La Maat era personificada como una deidad feme-
nina, y llevaba una pluma sobre la cabeza como símbolo de verdad y justicia. Su 
significado, sin embargo, trascendía lo religioso, pues se vinculaba directamente con 
la monarquía, concebida como el principio que garantizaba el orden y la armonía del 
mundo. El sistema jurídico egipcio no se sustentaba en un código escrito, ya que el rey 
era el único autorizado para interpretar las normas derivadas de la Maat, aunque con 
frecuencia delegaba esta función en el visir.

A partir de la dinastía III, surge en Egipto una figura fundamental dentro de la 
administración de justicia: el visir o chaty, equivalente a un primer ministro —como 
lo fue Imhotep—, encargado de supervisar toda la administración real, recaudar 
impuestos y dirigir las obras públicas. Entre sus múltiples responsabilidades, una de 
las más destacadas era su papel en la administración de justicia, tal como se refleja 
en diversas inscripciones halladas en tumbas del Reino Nuevo. Aunque la facultad 
legislativa dependía exclusivamente de la voluntad del faraón, el visir tenía como 
función principal impartir justicia en una sala especial, en la que dictaba sentencias 
que luego eran informadas al soberano. Este alto funcionario, que vestía túnicas de 
lino blanco y portaba un cetro como símbolo de autoridad, tenía bajo su supervisión 
los seis tribunales documentados durante el Imperio Antiguo, así como los tribunales 
locales, existentes desde aproximadamente 2600 a. C., integrados por funcionarios o 
sacerdotes y presididos por el monarca o por un alto dignatario del Estado.

CHINA

La civilización china es una de las más antiguas del mundo. Según la mitología, su origen 
se remonta a unos 6000 años, mientras que los primeros registros escritos datan de 
hace aproximadamente 3500 años. El Imperio chino se estableció formalmente en el 
211 a. C. con la dinastía Qin, cuya unificación puso fin a cinco siglos de guerras feudales 
e instauró un gobierno centralizado bajo una monarquía absoluta. Durante este período, 
el territorio fue dividido en treinta y seis provincias, se desarrollaron redes de comu-
nicación, se estandarizó la moneda, se implantó un sistema judicial unificado y se 
uniformizó la escritura. Asimismo, se inició la construcción de la Gran Muralla china. 
En las dinastías posteriores, la educación cobró gran relevancia gracias al uso del papel 
de arroz como soporte de la escritura, lo que impulsó de manera gradual y sostenida el 
progreso de la agricultura, la producción artesanal y el comercio.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025102

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Este proceso evolutivo no debe entenderse como lineal, pues tuvo interrupciones 
por invasiones y cambios dinásticos que modificaron la administración burocrática 
del imperio. Así, el desarrollo de la administración pasó por etapas de continuidad e 
interrupción, como la dinastía Han y los mongoles, hasta llegar al punto máximo de 
su desarrollo con la dinastía Qing (entre los siglos xvii y xix) y su posterior declive en 
el 1912, con la abdicación del último emperador. Este proceso dejó como legado la 
utilización de tinta para la escritura, el descubrimiento de la pólvora, e inventos como 
la brújula (Franke & Trauzettel, 1973).

Ahora bien, la dinastía Qin es heredera de los postulados, tratados y formas 
básicas de administración del ducado de Zhou (1046-256 a. C), considerado como 
una de las administraciones más antiguas en el mundo (Feng, 2008). Durante su 
vigencia, al desmoronarse el reino de los Shang, se dio paso a una era de varios reinos, 
lo cual no evitó el desarrollo de la burocracia y el florecimiento de pensadores como 
Confucio, que empezaban a preocuparse por la adecuada administración del reino y 
los deberes morales del ciudadano. Estos elementos serán heredados por el futuro 
servicio civil chino, que madurará entre el 750 y el 1250 d.C. (Peng, 2022).

Los Zhou y la “centralización”: organización del poder entre los siglos ix y viii

En China, tras la conquista de los Shang11 por parte de los Zhou, debido a la crueldad 
y violencia con que gobernaban, surge como nueva forma de organización del Estado 
una suerte de sistema feudal, con lo cual se restructura el centralismo vigente hasta 
entonces. Este no resulta debilitado, sino que, antes bien, se fortalece aún más gracias 
a una mejor articulación de su dispositivo orgánico.

La dinastía Shang fundamentaba su poder en la religión y en el culto a los 
antepasados. Aunque no alcanzaron la magnitud legendaria de los gobernantes Yao, 
Shun o Yu, los Shang ejercieron control sobre vastos territorios de la gran llanura central 
de China. Su dominio se extendía desde el valle del Huai, en el sudeste, hasta Shandong, 
en el este, y su influencia llegaba incluso a regiones tan distantes como el valle del río 

11	 Los reyes chinos de la dinastía Shang habían gobernado el valle del río Amarillo desde el siglo XVI. 
Creían que eran hijos de Dios, del dios Di (para Armstrong, 2007) o Ti (para Eliade, 2019), que era 
una deidad sumamente poderosa que no solía tener contacto alguno con los seres humanos. Este 
dios había enviado un pájaro negro a la gran llanura de China y el ave puso un huevo que se comió 
una mujer. Al cabo del tiempo, ella dio a luz al primer antepasado de los monarcas Shang. A causa 
de su relación especial con Di, el rey era la única persona en el mundo a la que se permitía acer-
carse directamente al dios (Armstrong, 2007, pp. 52-53). El soberano fortalece su autoridad con 
ayuda de sus antepasados; la creencia de sus poderes mágico-religiosos legitimaba el dominio de 
la dinastía Shang. A su vez, los antepasados dependían de las oblaciones de cereales, así como 
de la sangre y la carne de las víctimas que se les ofrecían (Eliade, 2019, t. II, pp. 22-23). Los Shang 
estaban convencidos de que el destino de la dinastía dependía de la buena voluntad de los reyes 
difuntos.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 103

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Wei, en el oeste. Si bien no conformaron un Estado centralizado, establecieron una red 
de pequeñas ciudades-palacio, cada una administrada por un representante de la casa 
real. Estas ciudades eran relativamente pequeñas y se componían principalmente de 
un complejo residencial destinado al rey y a sus vasallos, rodeado por muros de tierra 
apisonada que servían como protección ante inundaciones o ataques enemigos. En Yin, 
la última capital de los Shang, las murallas alcanzaban un perímetro de unos ochocientos 
metros. Las ciudades seguían un modelo urbanístico uniforme, generalmente de planta 
rectangular, con los muros orientados según los cuatro puntos cardinales, y todas las 
fachadas de las viviendas dispuestas hacia el sur.

La nobleza Shang dedicaba su tiempo principalmente a la religión, la guerra y 
la caza. Su posición privilegiada se sostenía mediante la exacción de excedentes 
agrícolas a los campesinos locales, a quienes ofrecían a cambio protección militar. En 
aquel período, solo una pequeña parte del valle del río Amarillo se destinaba al cultivo, 
ya que la región permanecía cubierta por densos bosques y zonas pantanosas. La 
guerra y la caza eran actividades estrechamente vinculadas: ambas eran prácticas 
reservadas a los aristócratas, los únicos autorizados para portar armas y conducir 
carros de combate. Las expediciones militares solían ser de pequeña escala, 
conformadas por alrededor de un centenar de carros, mientras que los campesinos 
que acompañaban a pie no participaban directamente en los combates, sino que 
cumplían funciones de sirvientes, escuderos y cuidadores de caballos.

La sociedad Shang combinaba de manera muy singular el refinamiento cultural con 
manifestaciones de barbarie ritual. Los Shang mostraban una profunda apreciación 
por la belleza natural que los rodeaba, algo evidente en su arte sofisticado e innovador, 
especialmente en las vasijas rituales de bronce en las que se observa una minuciosa 
representación de animales salvajes y domésticos, como bueyes y caballos, y en las 
urnas de notable creatividad artística, modeladas en forma de ovejas, rinocerontes o 
lechuzas. Sin embargo, esa sensibilidad estética coexistía con una notable crueldad 
ritual, ya que no dudaban en sacrificar animales —e incluso realizar ceremonias en las 
que se ofrecían hasta cien víctimas—. Durante las cacerías reales, los Shang cazaban 
con desenfreno y en los banquetes o funerales consumían grandes cantidades de 
animales domésticos. Los reyes y nobles acumulaban riquezas considerables, medidas 
en ganado, metales, cosechas y piezas de caza. Su entorno natural era abundante y los 
campesinos les proveían de un flujo constante de grano y arroz, lo que les hacía percibir 
sus recursos como inagotables. No concebían la necesidad de ahorrar o prever a futuro.

La realeza ejerció el poder de un modo extremadamente autoritario, enviando 
directamente sus órdenes a las pequeñas colectividades vinculadas por la sangre al 
centro político y religioso. Así pudo apreciarse en 1045, cuando el rey Wen de los Zhou, 
un pueblo que gobernaba un principado en el valle del Wei, llegó a invadir el dominio 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025104

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Shang mientras el rey estaba ausente de la capital. Desafortunadamente, el rey Wen 
murió en la batalla, por lo que su hijo, el rey Wu, continuó avanzando hacia el territorio 
Shang y derrotó a su ejército en la batalla de Mu-Ye, al norte del río Amarillo. El rey 
Shang fue decapitado y Yin fue ocupada por los Zhou. El rey Wu, al dividir el botín de 
guerra, decidió que él se quedaría en la antigua capital Zhou en el valle del Wei, mientras 
que su hijo Cheng estaría a cargo de Yin y a Wu-Keng, hijo del último rey Shang, le 
confió la administración de las otras ciudades Shang. Wu volvió, entonces, al valle del 
Wei, y allí murió al poco tiempo. Después de su muerte, el príncipe Shang aprovechó 
la oportunidad para rebelarse contra el gobierno Zhou. Sin embargo, el hermano del 
rey Wen, Dan, mejor conocido como duque de Zhou, aplastó la revuelta y los Shang 
perdieron el control de la llanura central. El nuevo rey fue el príncipe Cheng, pero al 
ser todavía menor, el duque de Zhou actuó como regente y fue finalmente él quien 
diseñó un sistema político, muy similar al feudalismo. En él, cada uno de los príncipes 
y aliados de los Zhou recibió una ciudad como una suerte de feudo personal. Así, los 
Zhou construyeron una nueva capital para mantener su presencia en los territorios del 
este de su dominio y en 1038 a. C la nombraron Chengzhou en honor del nuevo rey.

Por su parte, los fundadores de la dinastía Zhou restablecieron la realeza, pero 
ahora bajo un sistema de gobierno articulado en torno a modalidades más suaves de 
reparto de autoridad, que se asemejaron en mucho a lo que en Occidente se entiende 
por feudalismo.

La administración del duque de Zhou

Se reconoce al duque de Zhou12 como uno de los principales tratadistas de la admi-
nistración pública de la Antigüedad y, por trabajos recientes, como el origen de la 
administración china (Feng, 2008). Miembro de la dinastía Zhou y hermano menor del 
rey Wu, tuvo un importante rol en la consolidación de su reinado. Durante el reinado 
de su sobrino pequeño —el rey Cheng—, se destacó por ser un regente capaz y leal, 
logrando controlar con éxito varias revueltas y aplacando a la nobleza Shang con el 
otorgamiento de títulos y puestos públicos. Es un héroe cultural en China, al conside-
rársele el autor de I Ching y del Libro de la Poesía, y el creador de los Ritos de Zhou, y del 
yayue de la música clásica china. Además, elaboró la doctrina del Mandato del Cielo, 
que se contraponía a la propaganda Shang que proclamaba que, al ser descendientes 
del dios Shangdi, ellos debían recuperar el poder. Según esta doctrina, la injusticia y 

12	 Su nombre era Dan. Era el cuarto hijo del rey Wen de Zhou y la reina Tai Si. Bo Yikao, su hermano 
mayor, falleció antes que su padre (supuestamente víctima de canibalismo); su segundo hermano 
mayor venció a la dinastía Shang en la batalla de Muye hacia el 1046 a. C., siendo coronado rey 
Wu. El rey Wu distribuyó numerosos feudos entre sus parientes y seguidores y Dan recibió el terri-
torio ancestral de Zhou, cerca de lo que hoy es Luoyang.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 105

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

decadencia Shang había ofendido de tal manera al Cielo, que este les había quitado 
autoridad y había encomendado a los Zhou reemplazar a los Shang para, de esa 
forma, restaurar el orden perdido.

Se le atribuye también la redacción del Zhou-Li, obra que describe el organismo 
estatal de la dinastía de Zhou. En este documento nos refiere que la China de esos 
años estaba organizada por el soberano, sus auxiliares, los funcionarios de gobierno y 
por las clases trabajadoras. Sobre la sociedad Zhou, Albert Galvany (2019a) señala que 
se dividía en dos grandes grupos: por un lado, los habitantes urbanos que formaban el 
ejército y dotaban al Estado de agentes de servicio público y, por otro, los campesinos 
de las zonas rurales13 (p. 56).

En China, el emperador era considerado como el supremo dignatario a quien se 
le confería el título honorífico de Hijo del Cielo (tian zi)14. Los nobles guerreros, por su 
parte, eran considerados como pequeños reyes independientes. En la pirámide social, 
muy por debajo de ellos, aparecía el pueblo, con rangos variables y humildes según 
sus profesiones u oficios. 

Y es que, como ha señalado Galvany (2019a), “la base de toda la sociedad Zhou 
consiste en una jerarquía de dominios y cultos familiares que tiene en su cúspide el 
dominio real y el culto a los antepasados de los Zhou” (p. 55). Es así que, en cada 
ciudad, el poder era ostentado por familias cuya autoridad se basaba en motivos 
militares (el número de cuadrigas), en aspectos religiosos (derecho a determinados 
sacrificios, a la ejecución de ciertas danzas e himnos), en la antigüedad de sus 
tradiciones, en sus vínculos con la casa real, y en la posesión de emblemas y tesoros 
(vasijas y campanas de bronce, jades, etcétera). Con la finalidad de perpetuar el 
recuerdo de estos derechos adquiridos, se impuso la costumbre de inscribir en las 
vasijas de bronce destinadas al culto a los antepasados, el proceso verbal de las 
ceremonias de investidura o de donación. Gracias a esos testimonios es que sabemos 
sobre la concesión de un feudo, una ciudad o un cargo, la cual iba acompañada de 

13	 El sistema agrario de la época estaba organizado por medio de una repartición del trabajo en 
grupos de ocho familias a las que les correspondía una parcela de terreno de cien mu; es decir, 
una extensión de aproximadamente una hectárea y media. En el interior de dicha parcela, cada 
familia debía labrar una parte para su propia subsistencia (se denomina sitian, campo privado) y 
cultivar también junto con el resto de las familias una parcela central llamada gongtian, campo 
público. La ingeniosidad del sistema de reparto en damero consistía en la división de una parcela 
rectangular en nueve casillas iguales por medio de dos paralelos verticales y dos paralelos hori-
zontales, lo cual aparece simbolizado en el propio término que sirve para designar ese modelo: 
jingtian. De esa manera, las ocho casillas periféricas delimitan los ocho campos privados, mien-
tras que la casilla central representa el campo común.

14	 En uno de los capítulos más célebres del Libro de los Documentos, el “Gran Protocolo Hongfan”, 
aparece dicha expresión en los siguientes términos: “El Hijo del Cielo es el padre y la madre del 
pueblo, por lo cual reina sobre todo aquello que está bajo el cielo” (Galvany, 2019a, p. 57).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025106

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

dones diversos como vestidos, tejidos, armas de bronce, cuadrigas, vasijas para los 
sacrificios, servidores y animales.

Confucio: guerra, administración, y filosofía

Como ha destacado Bauer (2009):

el gran papel que la sociedad y el Estado han desempeñado siempre en la filo-
sofía china puede tener su causa, junto a otras razones, en el hecho de que 
la filosofía surgiese a partir de una situación política global que le dejó una 
impronta muy determinada. (p. 34)

La filosofía china desde sus comienzos en los siglos vi y v a. C., estuvo muy 
condicionada por preocupaciones de carácter sociológico y fue principalmente 
política en sus fines y problemas (Petech, 2002).

En ese sentido, Confucio (Kongzi o maestro Kong) ha marcado la vida intelectual, 
social y política de China y de Asia oriental, como no lo ha hecho ninguna otra corriente 
de pensamiento a lo largo de la historia. Confucio (551-479 a.C.) vivió en un período 
fértil de la reflexión filosófica, conocido como el de las Cien Escuelas de Pensamiento15, 
durante la dinastía Zhou. Pero como ha destacado Armstrong (2007), también fueron 
tiempos extremadamente violentos. En la base del pensamiento de Confucio estaba 
la sociedad existente en su época, una de estructura feudal que se había desarrollado 
en el período de decadencia del reino Zhou, y los hombres a quienes dirigió sus 
enseñanzas fueron los caballeros, kiun-tsé. Acepta esta realidad y propone una política 
conservadora basada en altos módulos morales (Petech 2002, p. 175).

Se especula que ejerció varios oficios hasta convertirse en el primer pensador 
itinerante, ofreciendo asesoramiento sobre cómo gobernar a distintos monarcas de 
los reinos en los que se dividida la China de aquellos años. Para los especialistas en 
su obra, este contexto laboral itinerante determinará la característica principal de 
su pensamiento: la aplicación práctica. Confucio propuso así una política normativa 
y crítica frente a la corrupción y al olvido de las costumbres, contra el separatismo 
político de los pequeños Estados y también frente a la agresividad guerrera de los 
duques, los nobles y los señores feudales, que no respetaban ningún orden bajo el 
Cielo (T’ien) o el Destino (T’ien-ming). Por ello, se convertía en imperativo el cumplir 
con la jerarquía eterna del universo y el orden entre la subjetividad comunitaria y las 
instituciones políticas venerables, que han de desarrollarse gracias a la mediación 
de los ritos que condicionan a los individuos al orden cosmopolita, tanto del universo 

15	 Las Cien Escuelas de Pensamiento fueron filosofías y escuelas que florecieron a finales del 
periodo de Primaveras y Otoños y al inicio del período de los Reinos Combatientes (ca. 500-221  
a. C.) (Creel, 1976).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 107

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

como del orden político. Ante el caos existente (el estado de guerra), Confucio enseña 
la importancia de la disciplina del sujeto, que debe articular con fidelidad el orden de la 
familia, la estructura política municipal, provincial, del reino y del Imperio, posible como 
proyecto futuro en su época. Idealiza, entonces, la época fundadora del Estado de los 
primeros Zhou —ya en decadencia en el tiempo de Confucio— y propone una reforma 
política de cuño ético-normativo.

En China se consolida tempranamente la reflexión política, y se mantendrá 
vigente casi sin interrupción, aunque con lógicas y evidentes variantes, durante 
aproximadamente treinta siglos. En el este, trasciende a la mítica dinastía Hsia (desde 
el 1818 a. C. 87 - encuentro que esta dinastía va aproximadamente del 2070 a. C. al 
1600 a. C. Verificar, por favor), a la dinastía Shang (1554 a. C.-1040 a. C.) y a las Tres 
Dinastías (desde el 1154 a. C.) —a decir de Dussel (2007), “mal llamada feudal”—, aún 
influyentes en la época, así como a la dinastía Zhou occidental (1045 a. C.-771 a. C.). 
Por su parte, la dinastía Zhou oriental (722-256 a. C.) terminará en la balcanización 
de su territorio en la época que será denominada como el tiempo de los Estados 
combatientes o guerreros (Chan-kuo) (479-221 a. C.). China pasará de estar dividida 
en más de mil feudos en las llamadas épocas primitivas, a integrarse en catorce 
Estados, cuyo número incluso se redujo por el contexto de guerra permanente de 
aquellos años.

También, aparecerá, veinte siglos antes que Maquiavelo, la primera obra en 
la historia sobre El arte de la guerra, cuyo autor fue Sun Tzu. ¿Por qué convertir la 
guerra en un arte? Porque la guerra era esencial para la política del Estado, por lo 
cual debía abarcar el estudio cuidadoso de aspectos como la moral de las tropas, el 
clima, el terreno, el cuerpo de dirección y los recursos. Además, el general debía tener 
“sabiduría, sinceridad, humanidad, valentía y disciplina”.

La aparición de los mandarines

La construcción de la administración pública, como muchas otras edificaciones 
humanas, no puede considerarse una tabula rasa. En tal sentido, en un período de 
entreguerras y a modo de aprendizaje, se gestará una muy evolucionada organiza-
ción de estos catorce Estados, que dará origen al nacimiento de la burocracia de los 
mandarines, al desarrollo de ejércitos profesionales, al cobro de tributos, la colección 
de códices legales, y la invención de instrumentos de intercambio comercial a mayores 
distancias. Para dicho fin, se construirán canales navegables para unir grandes ríos 
y las impresionantes murallas que defenderán los reinos chinos del peligro de los 
nómadas del norte y de otros enemigos externos.

De acuerdo con el texto Zhou-Li, las funciones generales del Estado se ejercían 
a través de seis ministerios o departamentos gubernamentales. Estos se hallaban a 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025108

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

cargo del primer ministro (Tatasai), que en términos administrativos poseía casi igual 
poder que el emperador. Dichas dependencias eran las siguientes:

El mandarín del cielo. Se desempeñaba como primer ministro y ejercía poder general 
sobre el resto de departamentos o consejos. Su ministerio (que correspondía al 
Consejo del Ministerio Civil) implicaba funciones como la inspectoría general y la 
fiscalización de los nombramientos de los funcionarios. Bajo su jurisdicción y compe-
tencia se encontraban los servicios gubernamentales del imperio, así como las 
actividades civiles y militares. Además, administraba los ingresos y egresos públicos. 

	y El mandarín de la tierra. Era la segunda división administrativa y se ocupaba de la 
enseñanza. La jurisdicción comprendía todas las relaciones de la vida, las ocupa-
ciones del pueblo, su comercio, sus obligaciones civiles, deberes religiosos, 
asuntos de familia, etcétera. Cumplía funciones similares a la de un juez de paz. 
Bajo sus órdenes se encontraba el ssi-Kién o censor público, quien se encargaba 
de instruir al emperador y a los hijos mayores de los altos funcionarios en todo 
aquello que era bueno y virtuoso, y el pau-shi, funcionario que tenía el derecho de 
reconvenir al mismo emperador en caso cometiese alguna falta a sus sagradas 
obligaciones. Se denomina en la actualidad hu-pu, el Consejo del Pueblo.

	y El mandarín de primavera. Se ocupaba de las ceremonias, especialmente de 
las religiosas, y básicamente cumplía funciones de asesoramiento. Fue una 
institución muy característica de la nación china.

	y El mandarín de verano. Cumplía las funciones de un concejo de guerra. En 
aquella época, China no tenía un ejército permanente, pero cuando enfren-
taba algún incidente en que se requería desplegar soldados para el combate, 
sofocar rebeliones o ayudar al emperador, se alistaba siempre el número nece-
sario. El encargado de las levas era el mandarín de tierra, cuyos subordinados 
ponían los reclutas a las órdenes del mandarín de verano, que fungía como 
general en jefe del Imperio.

	y El mandarín de otoño. Estaba encargado de administrar justicia en los casos 
delictivos. Su legislación penal era bastante sofisticada respecto a la de otros 
sistemas asiáticos. 

Es en el año 221 a. C., cuando el unificador del imperio Qin (que reinó hasta el 
207 a. C.), y al que le sucederá la dinastía Han (desde el 202 a. C.), centraliza el Estado 
y supera definitivamente el feudalismo. Consolida la burocracia de los mandarines, 
practica la filosofía política legalista (como justificación del poder absoluto del 
soberano) y persigue todo lo que le pueda ser de oposición. Llegó al extremo de 
quemar los textos de las escuelas filosóficas contrarias al emperador y de asesinar a 
460 filósofos críticos del Imperio en el 212 a. C.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 109

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Así se origina una filosofía política, ética y militar justificante del orden establecido, 
en la cual residirá la fuerza —y también la debilidad— del Imperio chino. El inmenso 
cuerpo de los mandarines (unos ciento veinte mil en el año 100 a. C.) será el caldo 
de cultivo para la filosofía política, que se difundirá en las escuelas imperiales (que 
llegaron a albergar treinta mil estudiantes entre el 125 y el 144 d. C.) que enseñaron 
las doctrinas estatistas tradicionales.

Esta corriente legalista y militarista preparó el camino a la ideología política 
imperial. A través del legalismo (faiia) se estudiaron los diferentes caminos o leyes 
(fa) que pueden identificarse para la organización del Estado. Por ejemplo:

	y Por medio de normas y el ejercicio público y oficial de la justicia.

	y Por la regulación de códigos de castigo y el ejercicio monopolístico de la fuerza 
por parte del Estado.

	y Por una economía tributaria eficiente y una administración burocrática casi 
secularizada.

	y Por medio de un sistema militar profesionalizado.

	y Por una planificación policial.

	y Por la organización de un cuerpo de denunciantes y la utilización de métodos 
personalizados del manejo de lo político.

De esta manera, sistematizaron una doctrina estratégica de la organización 
racional del Estado, que se alejaba de las enseñanzas de Confucio. Ya Shang Yang16, 
importante estadista del período de los Reinos Combatientes (quien consideraba 
la moral de Confucio como inaplicable), proponía la guerra como el único medio 
de imponer el poder. En su concepción, el pueblo era como una masa fuerte y 
disciplinada, pero también sumisa, que debía estar bajo la autoridad centralizada de 
una administración burocratizada y un monarca absoluto.

CONCLUSIONES 

Si bien no podemos aplicar los conceptos modernos de administración y gestión 
pública a los períodos premodernos, sí es posible identificar algunos de sus aspectos 

16	 Como nos recuerda Galvany (2019b), “las profundas reformas administrativas, económicas y mili-
tares impulsadas por Shang Yang lograron que, al cabo de unos años, el reino de Qin contara con 
un potencial similar al de Wei, su vecino y adversario. [Posteriormente], Yang caerá en desgracia y 
será ejecutado como insurrecto por el nuevo gobernante de Qin, con el respaldo de los principales 
linajes aristocráticos del país, [pero su intervención en la historia de la China preimperial resultó 
fundamental]. A partir de sus innovaciones y reformas, el reino de Qin impulsará un constante 
incremento de su fuerza militar y emprenderá un decidido proyecto de conquista” (p. 81).



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025110

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

ante la necesidad de gestionar lo público, entendido este concepto como la nece-
sidad —desde la administración estatal— de dotar de ciertos beneficios, servicios y 
derechos a su población, para así afianzar su control y la estatalidad.

En ese sentido, estas tres sociedades (Mesopotamia, Egipto y China) en su fase 
imperial, tuvieron en la guerra el principal condicionante para la centralización, el 
desarrollo de la burocracia y el monopolio de la violencia por parte del Estado. A eso se 
añade la asunción, por parte de estos Estados, de ciertas responsabilidades frente a 
las personas bajo su dominio. Aparecen, entonces, ideas de institucionalidad, justicia y 
bien público, obviamente no en su sentido moderno, pero sí perfiladas como mínimas 
garantías para cohesionar a la sociedad. La eficacia administrativa garantizaba la 
estabilidad y legitimidad del gobernante. La burocracia, desde la Antigüedad, cumple 
la función de soporte institucional del Estado y anticipa la función moderna de la 
confianza ciudadana en las instituciones estatales.

En esa perspectiva, la historia de la humanidad pasaría a ser entendida como 
la búsqueda por frenar la arbitrariedad del poder y la violencia por parte de los 
poderosos frente a los menos favorecidos o dependientes. El Código de Hammurabi, 
el Maat egipcio y la filosofía política china, serían manifestaciones de ello. Si bien no 
podemos evaluar con los criterios de justicia, igualdad o proporcionalidad moderno 
las decisiones tomadas bajo su amparo, sí son expresiones que buscaron, desde el 
poder, frenar el ejercicio de la violencia de los sectores más altos de la sociedad hacia 
los menos favorecidos. Esto significa, en suma, la construcción de un bien público 
vinculado al orden social, que debe ser gestionado por el ente estatal.

Las experiencias de Mesopotamia, Egipto y China nos muestran que lo que 
entendemos como gestión pública no surge con la modernidad, sino que es 
una necesidad inherente a toda forma de organización estatal. En todas ellas, la 
administración se constituyó para coordinar recursos, garantizar el orden y sostener 
la autoridad política.

Ver en perspectiva histórica la aparición, el desarrollo y la evolución de las 
instituciones administrativas, instrumentos y herramientas, nos permite contextualizar 
mejor la necesidad de renovación y fortalecimiento institucional. En contextos tan 
álgidos como los actuales, es conveniente mirar en el pasado y reflexionar cómo las 
sociedades han renovado sus pactos sociales y han respondido a la necesidad de 
atender las demandas sociales y fortalecer sus instituciones.

REFERENCIAS

Armstrong, K. (2007). La gran transformación. El mundo en la época de Buda, Sócrates, 
Confucio y Jeremías. Paidós.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 111

HISTORIAGestionar lo público en la Antigüedad

Bauer, W. (2009). Historia de la filosofía china (D. Romero Álvarez, Trad.). Herder.

Beltrán, J., & López, J. (2018). Evolución de la administración. Universidad Católica Luis 
Amigó, Fondo Editorial.

Brewer, J. (1989). The sinews of power. War, money and the English state, 1688-1783. 
Alfred A. Knopf.

Burbank, J., & Cooper, F. (2010). Empires in world history: Power and the politics of 
difference. Princeton University Press.

Cabrales, H. (1979). Historia de la administración. Escuela Superior de Administración 
Pública. Subdirección de Adiestramiento.

Creel, H. (1976). El pensamiento chino desde Confucio hasta Mao Tse Tung (S. Masó 
Simón, Trad.). Alianza Editorial.

Dussel, E. (2007). Política de la liberación. Historia mundial y crítica. Trotta.

Eliade, M. (2019). Historia de las creencias y las ideas religiosas: Vol. i. De la Edad de 
Piedra a los misterios de Eleusis. Paidós.

Feng, L. (2008). Bureaucracy and the state in early China: Governing the western Zhou. 
Cambridge University Press.

Finley, M. (1986). La economía de la antigüedad (J. J. Utrilla, Trad.). Fondo de Cultura 
Económica.

Franke, H., & Trauzettel, R. (1973). El imperio chino. Siglo Veintiuno.

Galvany, A. (2019a). La dinastía Zhou (1045-221 a. C.). En F. Botton (Ed.), Historia mínima 
de China (pp. 53-78). Colegio de México.

Galvany, A. (2019b). La dinastía Qin (221-206 a. C.). En F. Botton (Ed.), Historia mínima de 
China (pp. 79-87). Colegio de México.

George, C., & Álvarez, L. (2005). Historia del pensamiento administrativo. Pearson.

Goody, J. (1990). La lógica de la escritura y la organización de la sociedad (I. Álvarez 
Puente, Trad.). Alianza Editorial.

Guerrero, O. (2017). La administración pública a través de las ciencias sociales. Fondo de 
Cultura Económica.

Harari, Y. (2014). Sapiens. De animales a dioses. Una breve historia de la humanidad. 
Debate.

Jurado, J. C. (2015). Hacia una arqueología de la administración. Cuadernos de 
Administración, 28(50), 114-136. https://doi.org/10.11144/Javeriana.cao28-50.
haam 

https://doi.org/10.11144/Javeriana.cao28-50.haam
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cao28-50.haam


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025112

J. I. Saravia, C. Y. Quevedo

Kuhrt, A. (2014). El Oriente Próximo en la antigüedad (ca. 3000‑330 a.C.) 1 (T. de Lozoya, 
Trad.). Crítica.

Liverani, M. (2006). Uruk. La primera ciudad (J. A. Vivanco Gefaëll, Trad.). Edicions 
Bellaterra.

Maine, H. (1893). El derecho antiguo. Escuela Tipográfica del Hospicio.

Mann, M. (1991). Las fuentes del poder social I: una historia del poder desde los comienzos 
hasta 1760 d. C. (F. Santos Fontenla, Trad.). Alianza Editorial.

Peng, P. (2022, 29-30 de abril). Governing the empire. Threats to Manchu rule survival 
and bureaucratic appointments in Qing China [Presentación de investigación]. 
Workshop on Historical Comparative Politics & Political Economy, Carolina del 
Norte, Estados Unidos.

Petech, L. (2002). El poder político y la Administración pública en la antigua China. 
Revista Derecho del Estado, (12), 175-183. https://revistas.uexternado.edu.co/
index.php/derest/article/view/850

Santiago, A., & Silva-Payró, P. (2016). El papel de la administración en la evolución 
humana. Perspectivas Docentes, (62), 12-20. https://doi.org/10.19136/
pd.a0n62.1863

Saravia, J. (2018). La gestión pública en el Perú en perspectiva histórica (siglos 
xix-xxi). En Líneas Generales, (2), 143-161. https://doi.org/10.26439/en.lineas.
generales2018.n002.2674 

Scott, J.  (2022). Contra el estado. Una historia de las civilizaciones del Próximo Oriente 
antiguo (A. de Cabo de la Vega, J. Riello & R. Dorado Puntch, Trads.). Trotta.

Tilly, C. (1986). The contentious French. Belknap Press of Harvard University Press.

Tilly, C. (1992). Coerción, capital y los Estados europeos, 990‑1990 (E. Rodríguez Halffter, 
Trad.). Alianza Editorial.

Urruela, J. (2006). Egipto faraónico. Política, economía y sociedad. Universidad de 
Salamanca.

Vera Tornell, R. (1964). Historia de la civilización. Compendio de la Historia Universal. 
Sopena.

Viana, R. (2023). Apuntes de administración. La teoría y la práctica. Universidad Nacional 
de Misiones.

https://revistas.uexternado.edu.co/index.php/derest/article/view/850
https://revistas.uexternado.edu.co/index.php/derest/article/view/850
https://doi.org/10.19136/pd.a0n62.1863
https://doi.org/10.19136/pd.a0n62.1863
https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2018.n002.2674
https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2018.n002.2674

	_ih5ibhk2l7jy

