
En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 36-52

El concepto de φθορά en la tradición griega: 
análisis filológico y filosófico

THE CONCEPT OF ΦΘΟΡÁ IN THE GREEK TRADITION: 
A PHILOLOGICAL AND PHILOSOPHICAL ANALYSIS

Mishell Trinidad Felipe
Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú
mishell.trinidad@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0009-0007-4937-7473

RESUMEN

El presente artículo aborda el problema de los 
diversos sentidos de φθορά en la tradición 
griega antigua. La investigación sigue un enfoque 
filológico y filosófico que combina el análisis 
semántico con la interpretación conceptual. El 
método es analítico-argumentativo, orientado a 
reconstruir los sentidos históricos y ontológicos 
del término. Se afirma que φθορά, tradicional-
mente traducido como corrupción o degradación, 
no debe ser comprendido como una negación del 
ser (τὸ ὄν), sino como una de sus dimensiones 
constitutivas. Contra la interpretación del ser 
como algo inmutable, eterno e inmóvil, se propone 
una concepción dinámica del ser en la que φθορά 
no representa una anomalía o una mera desapari-
ción, sino una forma del devenir ontológico. Lejos 
de oponerse a la unidad del ser, la φθορά permite 
pensar esa unidad desde una lógica distinta: no 
como inmovilidad, sino como un proceso de repo-
sición en el que el ser se desoculta y reconstituye 
en su propio devenir. La φθορά, por tanto, no 
anula el ser: lo revela en su movilidad esencial.

PALABRAS CLAVE: φθορά / corrupción y 
degradación / τὸ ὄν / el ser / dinamismo y 
reposición

ABSTRACT

This article addresses the problem of the various 
meanings of φθορά in ancient Greek tradition. 
The research is developed from a philological 
and philosophical approach, combining semantic 
analysis and conceptual interpretation. The 
method is analytical and argumentative, aimed 
at reconstructing the historical and ontological 
senses of the term. It is argued that φθορά, 
traditionally translated as corruption or decay, 
should not be understood as a negation of being 
(τὸ ὄν), but rather as one of its constitutive 
dimensions. Against the interpretation of 
being as something immutable, eternal, and 
unmoving, a dynamic conception is proposed in 
which φθορά does not represent an anomaly or 
mere disappearance, but a mode of ontological 
becoming. Far from opposing the unity of being, 
φθορά makes it possible to think that unity 
through a different logic: not as immobility, but 
as a process of reinstatement in which being 
becomes unconcealed and reconstitutes itself in 
its own becoming. φθορά does not annul being 
—it reveals it in its essential mobility.

KEYWORDS: φθορά / corruption and 
degradation / τὸ ὄν / being / dynamism and 
replenishment

https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8163 Recibido: 18.08.25 / Aprobado: 15.09.25

mailto:mishell.trinidad@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0009-0007-4937-7473
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 37

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

INTRODUCCIÓN

La tradición griega suele interpretar el término φθορά desde una perspectiva óntica; 
es decir, como un modo de aparición o manifestación que se da a través de un ente. 
Esa lectura no es incorrecta, pero es insuficiente para comprender la totalidad del 
sentido del término. Por ello, el objetivo de esta investigación es esclarecer el sentido 
ontológico de φθορά, con el fin de determinar, a partir de él, las posibilidades de 
traducción más adecuadas según para cada contexto.

Si bien las traducciones corrientes remiten a un plano óntico —corrupción, 
desgaste, degradación— la interrogación más profunda debe plantearse acerca de 
las condiciones de posibilidad del fenómeno. Solo así podremos entender φθορά no 
únicamente como una realidad que afecta a las cosas, sino también como algo que 
incide en nuestro modo de existir: la corrupción es una condición inherente a todo 
ente, y el ser humano no es la excepción a esta regla.

Algo similar ocurre con τὸ ὄν: las traducciones habituales —‘el ente’, ‘el ser’ o 
‘lo que es’— suelen no considerar la diferencia ontológica. Por ello, la elección de la 
traducción puede distorsionar el alcance conceptual del término si no se parte de la 
pregunta por el ser. En ese sentido, el presente estudio propone una reinterpretación 
del término, que consiste en asumir provisionalmente φθορά como ‘degradación, 
desgaste’, y τὸ ὄν como ‘lo-que-es’ o ‘lo-que-está-siendo’, con el propósito de resaltar 
la dimensión temporal y dinámica del ser.

La justificación de esta investigación es que una reinterpretación filológica y 
filosófica de φθορά y τὸ ὄν hace posible una comprensión más precisa del problema 
clásico de la filosofía antigua: la relación entre ser y no-ser. El propósito es reconstruir 
los sentidos originarios de ambos términos y mostrar cómo esta nueva lectura 
permite replantear la ontología griega desde la fenomenología.

Esta investigación combina dos estrategias complementarias: 

1)	 Análisis filológico y argumentativo. Se parte de un análisis de los términos 
φθορά y τὸ ὄν en los textos griegos más relevantes, seguido de una reinter-
pretación crítica que confronta las lecturas tradicionales con las exigencias 
conceptuales propias de la pregunta ontológica.

2)	 Hermenéutica diacrónica. Consiste en una reconstrucción histórica de la evolu-
ción semántica de ambos términos a lo largo de la tradición filosófica, con el fin 
de identificar los desplazamientos conceptuales y las tensiones internas que 
han dado origen a las distintas variantes interpretativas.

A partir de ello, se espera ofrecer una lectura que posibilite: (a) establecer 
traducciones más acordes con el sentido ontológico de los términos, (b) vincular 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202538

M. Trinidad

la φθορά con la temporalidad constitutiva del ser, y (c) reformular la relación entre 
ontología y descripción óntica en el marco de la filosofía antigua.

ANÁLISIS FILOLÓGICO Y FILOSÓFICO DE ΦΘΟΡÁ EN LA TRADICIÓN 
GRIEGA ANTIGUA

El término φθορά es un sustantivo abstracto; deriva del verbo φθείρω, cuyo signi-
ficado puede traducirse como ‘destruir, corromper, echar a perder’. Sin embargo, el 
sentido de φθορά no se limita a una acción puntual, sino que remite a un proceso 
complejo que implica degradación, pérdida o transformación de una determinada 
condición. En este contexto, φθορά no designa entidades concretas, sino procesos 
de alteración que afectan negativamente la integridad de algo, ya sea en el ámbito 
físico, moral o estructural. De este modo, puede emplearse para aludir al desgaste del 
cuerpo, a la descomposición de la materia, a la corrupción del carácter o a la ruina de 
una forma.

El campo semántico de φθορά comprende términos como decadencia, deterioro, 
colapso o desintegración. Más que una destrucción inmediata, el sentido de φθορά 
alude a un desgaste interno y progresivo que, sin manifestarse de manera abrupta, 
degrada lentamente todo aquello que alguna vez fue pleno. Tal como señala Sánchez 
(2009), se trata de un “un flujo universal, que se traduce en que todas las cosas 
del mundo nacen, se desarrollan y perecen, de modo que el mundo se encuentra 
en constante regeneración” (p. 19). Así, φθορά no es un final abrupto —como si 
φθορά fuese una destrucción o aniquilación del ente—, sino una transformación que 
lentamente va deshaciendo lo que alguna vez estuvo completo. En otras palabras, 
expresa el tránsito silencioso de la integridad hacia la pérdida, de la forma hacia su 
descomposición y del ser hacia su desvanecimiento.

En la tradición antigua, el término φθορά —y palabras semejantes— suele 
traducirse como ‘destrucción, corrupción, ruina’, pero el sentido al que remite cada 
término es complejo y requiere explicación. Por ejemplo, en Antígona de Sófocles:

Τάδ̓  ἐξ ἀθύμου δεσπότου κελευσμάτων ἠθροῦμεν·ἐν δὲ λοισθίῳ 
τυμβεύματι τὴν μὲν κρεμαστὴν αὐχένος κατείδομεν βρόχῳ μιτώδει 
σινδόνος καθημμένην τὸν δ̓  ἀμφὶ μέσσῃ περιπετῆ προσκείμενον  εὐνῆς 
ἀποιμώζοντα τῆς κάτω φθορὰν καὶ πατρὸς ἔργα καὶ τὸ δύστηνον 
λέχος. (1219-1225)

[y en el extremo de la tumba a la una contemplamos colgada del cuello, suspen-
dida por lazo corredizo de lino hecho de su velo …, al tiempo que deploraba la 
pérdida de una esposa ya en los infiernos y el comportamiento de su padre y su 
infortunada boda]. (Sófocles, ca. 440 a. C./2011, p. 224) 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 39

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

En Antígona, φθορὰν adquiere un sentido ónticamente trágico, pues designa la 
descomposición del cuerpo o la ruina material. Al aparecer junto a τῆς κάτω (‘lo de 
abajo, el inframundo’) y vincularse con el verbo ἀποιμώζοντα (‘lamentar’), remite a 
la putrefacción propia de lo sepultado. En ese contexto, resulta más adecuado, tanto 
en la traducción como en el comentario, emplear términos como descomposición o 
putrefacción, o incluso, en un registro más claro, muerte o pérdida. Conviene evitar, 
entonces, el uso del concepto corrupción, ya que puede introducir connotaciones 
ético-políticas ajenas al sentido funerario al que remite el pasaje.

Sin embargo, en el caso de La república Platón, φθορᾶς tiene un sentido 
ontológico: “Tοῦτο μὲν δὴ τῶν φιλοσόφων φύσεων πέρι ὡμολογήσθω ἡμῖν ὅτι 
μαθήματός γε ἀεὶ ἐρῶσιν ὃ ἂν αὐτοῖς δηλοῖ ἐκείνης τῆς οὐσίας τῆς ἀεὶ οὔσης καὶ μὴ 
πλανωμένης ὑπὸ γενέσεως καὶ φθορᾶς” (485b). “[Convengamos con respecto a las 
naturalezas filosóficas, en que estas se apasionan siempre por aprender aquello que 
puede mostrarles algo de la esencia siempre existente y no sometida a los extravíos 
de generación y corrupción]” (Platón, ca. 380 a. C./2006, p. 203).

En otras secciones de La república, el término φθορά adquiere la connotación 
de desgaste, lo cual no contradice su dimensión óntica, sino que más bien la 
complementa. Si se consideran términos afines como λυθήσεται y Λύσις, se evidencia 
que la degradación es una condición inherente a todo ente, ya sea concreto, social o 
político. Sin embargo, esta degradación no representa un absoluto eterno, sino un 
proceso finito, destinado en algún momento a concluir:

Χαλεπὸν μὲν κινηθῆναι πόλιν οὕτω ξυστᾶσαν·ἀλλ̓  ἐπεὶ γενομένῳ 
παντὶ φθορά ἐστιν, οὐδ̓  ἡ τοιαύτη ξύστασις τὸν ἅπαντα μενεῖ χρόνον, 
ἀλλὰ λυθήσεται. Λύσις δὲ ἥδε· οὐ μόνον φυτοῖς ἐγγείοις, ἀλλὰ καὶ ἐν 
ἐπιγείοις ζῴοις φορὰ καὶ ἀφορία ψυχῆς τε καὶ σωμάτων γίγνονται, 
ὅταν περιτροπαὶ ἑκάστοις κύκλων περιφοράς ξυνάπτωσι, βραχυδίοις 
μὲν βραχυπόρους, ἐναντίοις δὲ ἐναντίας. (546a)

[Es difícil que haya movimientos en una ciudad así constituida; pero 
como todo lo que nace está sujeto a corrupción, tampoco ese sistema 
perdurará eternamente, sino que se destruirá. Y se destruirá de esta 
manera: no solo a las plantas que crecen en la tierra, sino también a 
todos los seres vivos que se mueven sobre ella, les sobreviene la ferti-
lidad o esterilidad de almas y cuerpos cada vez que las revoluciones 
periódicas cierran las circunferencias de los ciclos de cada especie, 
circunferencias que son cortas para los seres de vida breve, y al contrario 
para sus contrarios]. (Platón, ca. 380 a. C./2006, p. 282)

En ambos pasajes de La república, las formas φθορᾶς y φθορά suelen traducirse 
como corrupción, aunque no tienen la misma función semántica. El sentido de 
cada término varía según el contexto: en ciertos pasajes, remiten a una pérdida de 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202540

M. Trinidad

carácter óntico —como el deterioro o el desgaste—, mientras que en otros adquieren 
connotaciones ético-políticas, relacionadas con la decadencia moral o institucional.

Para Heidegger, el primer pensador, el inicial, es Anaximandro. “Los otros dos 
pensadores —los únicos, además de Anaximandro— son Parménides y Heráclito” 
(1943/2005, p. 6). Aunque comúnmente se considera a Tales de Mileto como el 
primer filósofo, ya que parece ser el primero en distanciarse, aunque no por completo, 
de la épica griega clásica, no tenemos absolutamente nada escrito por él, ni siquiera 
testimonios directos sobre su persona. Por ello, es comprensible que Heidegger 
afirme que “no … todo pensador del comienzo del pensar occidental es un pensador 
inicial” (p. 6).

En la sentencia de Anaximandro aparecen los términos γένεσις (‘principio, 
generación’) y φθορὰ (‘destrucción’), junto con otras expresiones que remiten a 
la existencia de los seres (ἐστὶ τοῖς οὖσι): “Ἐξ ὧν δὲ ἡ γένεσις ἐστὶ τοῖς οὖσι, καὶ 
τὴν φθορὰν εἰς ταῦτα γίνεσθαι κατὰ τὸ χρεών· διδόναι γὰρ αὐτὰ δίκην καὶ τίσιν 
ἀλλήλοις τῆς ἀδικίας κατὰ τὴν τοῦ χρόνου τάξιν” (DK 12 B1). “[El principio de los 
seres es indefinido … y las cosas perecen en lo mismo que les dio el ser, según la 
necesidad. Y es que se dan mutuamente justa retribución por su justicia, según la 
disposición del tiempo]” (Fragmentos presocráticos, siglo vi a. C./2022, p. 86).

Según el fragmento, las cosas perecen en el mismo principio (ἄπειρον) del que 
surgieron. Esto establece, de alguna forma, un ciclo cerrado en el que el retorno al 
origen se presenta como el castigo impuesto por el orden del tiempo. La expresión 
κατὰ τὸ χρεών (‘según la necesidad’) no es un destino inevitable, sino la ley de 
compensación que preserva el equilibrio del cosmos. En ese contexto, todos los 
seres proceden del principio originario y, al apartarse del orden y la armonía que lo 
constituyen, contraen una especie de deuda que se satisface mediante su disolución 
final (φθορὰ).

Como se ha señalado, las diversas traducciones de φθορὰ —destrucción, 
degradación, desgaste, corrupción, ruina— no son simples variantes léxicas, sino 
denominaciones complementarias que, en conjunto, permiten aproximarse al 
sentido originario de un mismo fenómeno. Si analizamos cada término de manera 
aislada, resultará complejo alcanzar una comprensión integral del concepto y, en 
consecuencia, no será posible determinar con precisión la traducción más adecuada. 
Por ello, es necesario entender estas acepciones como manifestaciones ónticas, 
porque todas remiten a un proceso de alteración que incide en lo existente, ya sea bajo 
la forma de pérdida de integridad material, descomposición corporal, aniquilación 
vital o decadencia ético-política. Tal proceso se predica siempre de entes concretos 
—cuerpos, almas, instituciones o formas—. En consecuencia, no es pertinente oponer 
estas acepciones, sino más bien reconocerlas como dimensiones interrelacionadas 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 41

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

dentro de un mismo horizonte de sentido, en el cual la fragilidad y la finitud se 
manifiestan como atributos constitutivos de todo lo que es.

No obstante, aunque la síntesis de las distintas formas de comprender un mismo 
fenómeno pueda reducirse al plano óntico, ello plantea una dificultad fundamental: la 
investigación filosófica no se limita a las apariencias ni a los modos de manifestación, 
sino que aspira a desocultar la verdad del fenómeno. Como señala Heidegger, “pensar 
lo verdadero significa: experimentar lo verdadero en su esencia y saber la verdad de 
lo verdadero en dicha experiencia esencial” (1943/2005, p. 5). Para alcanzar dicha 
comprensión, es necesario un hilo conductor que explique por qué un mismo fenómeno 
adopta diversas formas de aparición en el ámbito óntico. Este hilo debe ser de carácter 
ontológico, pues su tarea consiste en indagar en la doctrina del ser, y no únicamente en la 
del ente. Solo a partir de esta lectura ontológica inicial será posible determinar si φθορὰ 
debe traducirse como ‘descomposición, deterioro, destrucción, desgaste’, o, en ciertos 
contextos, como ‘corrupción’ en sentido moral. Solo siguiendo este hilo conductor 
podrá esclarecerse el sentido del ser que subyace al fenómeno en su totalidad.

RECONSTRUCCIÓN DEL SENTIDO DE ΦΘΟΡÁ

Etimológicamente, el término φθορὰ deriva del verbo griego φθείρω, cuyo núcleo 
semántico alude a la acción de ‘destruir, arruinar o corromper’, y en la tradición griega 
se utiliza para designar procesos de decadencia, pérdida o perecimiento. Dentro de 
esta misma familia léxica se encuentra φθίνω, término que significa marchitarse o 
decaer, y que conserva la idea de un consumo paulatino y un desgaste progresivo. El 
sentido de φθίνω no se restringe a la mera noción de desgaste, sino que amplía su 
campo semántico al incluir el declive orgánico y la erosión, entendidos como procesos 
graduales y observables de deterioro, en los cuales el paso del tiempo actúa como 
factor determinante. En este marco, φθορὰ puede interpretarse como un entramado 
semántico complejo, que integra tanto la acción enérgica y destructiva de deshacer 
como la modalidad lenta y continua del desgaste; por consiguiente, debe entenderse 
como la confluencia entre destrucción activa y deterioro gradual.

La primacía ontológica de la pregunta

Como se señaló anteriormente, φθορὰ admite diversas acepciones, y muchas de sus 
traducciones se orientan hacia un sentido óntico del término, esto es, hacia descrip-
ciones referidas al ente y a sus estados particulares. Sin embargo, limitar el análisis 
a ese plano resulta insuficiente: reducir la investigación al ámbito del ente implicaría 
restringirla a lo meramente contingente o probable, y, en consecuencia, desatender las 
dimensiones más fundamentales del fenómeno que se busca comprender.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202542

M. Trinidad

Heidegger (1927/1997) afirma que “todo preguntar es una búsqueda. Todo buscar 
está guiado previamente por aquello que se busca. Preguntar es buscar, conocer el ente 
en lo que respecta al hecho de que es y a su ser-así” (p. 28). En esta línea, la pregunta 
por el sentido de φθορὰ requiere indagar no solo en su manifestación empírica, sino 
en su condición de posibilidad; es decir, en aquello que hace posible la degradación 
o el desgaste como fenómeno. Esto implica examinar las estructuras temporales, 
ontológicas y conceptuales que permiten que “lo que se corrompe” aparezca y pueda 
ser pensado como tal. En última instancia, la cuestión se dirige a esclarecer si se trata 
de un proceso temporal o de un estado inherente atribuible al ente.

En lugar de adoptar un enfoque exclusivamente óntico, proponemos una lectura 
que eleve la indagación al nivel ontológico. Esto implica examinar no solo cómo 
se manifiesta la φθορὰ en los distintos fenómenos, sino también cuáles son las 
condiciones de posibilidad de dicha aparición o degradación: su estatuto temporal, 
su vinculación con la finitud y las estructuras conceptuales que hacen posible pensar 
la corrupción como un acontecimiento y no solo como una propiedad atribuible a los 
objetos.

La primacía de la pregunta ontológica por el ser permite trasladar la interrogación al 
ámbito del lenguaje. En efecto, al analizar cómo el habla y los sentidos léxicos condicionan 
nuestro acceso a lo que es, se vuelve posible reconstruir el sentido originario de φθορὰ. 
Al respecto, Heidegger nos dice que “el preguntar ontológico es ciertamente más 
originario que el preguntar óntico de las ciencias positivas. Pero él mismo sería ingenuo 
y opaco si sus investigaciones del ser del ente dejaran sin examinar el sentido del ser 
en general” (1927/1997, p. 34). Así, la pregunta por el sentido de la φθορὰ no puede 
limitarse a un mero análisis etimológico, sino que requiere una lectura hermenéutica en 
la que el discurso se entienda como el lugar de aparición del fenómeno.

La investigación exige articular la crítica filológica con la reflexión ontológica, a 
fin de mostrar cómo las formas lingüísticas revelan —o encubren— las condiciones 
que hacen inteligibles la corrupción, el deterioro y la finitud. Como señala Heidegger, 
“estamos ligados a la lengua de la sentencia, estamos ligados a nuestra lengua 
materna, estamos, en ambos casos, ligados esencialmente a la lengua y a la 
experiencia de su esencia” (1950/2010, p. 244). Por ello, indagar la φθορὰ desde el 
lenguaje implica examinar las estructuras conceptuales y temporales que posibilitan 
su atribución a los entes, así como los modos de presencia que este término confiere 
al fenómeno dentro de la tradición filosófica griega.

La manifestación de φθορά en el φαινόμενον

Toda aparición fenoménica constituye solo un despliegue parcial del ente: aquello que 
se muestra en cada fenómeno revela aspectos reales, pero nunca agota la totalidad 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 43

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

del sentido del objeto. Este límite epistemológico se debe a que las formas de dación 
—los modos en que algo se presenta— son múltiples y están estructuradas por condi-
ciones que determinan qué aspecto del ente se vuelve accesible en un momento dado. 
Dichas condiciones pueden ser intrínsecas (las propiedades del ente, su historia y su 
modo de existencia) o extrínsecas (el contexto situacional, el lenguaje y los conceptos 
disponibles, las prácticas cognitivas o los intereses del intérprete). En consecuencia, 
una misma aparición puede recibir interpretaciones divergentes según las circuns-
tancias de su manifestación o de acuerdo al horizonte hermenéutico del observador. 
Esta complejidad no conduce a un relativismo, sino que exige asumir una doble vía 
de investigación —hermenéutica y fenomenológica— que permita reconocer cómo el 
sentido depende del contexto en el que se manifiesta. Solo a través de una atención 
crítica y de un diálogo abierto entre distintas disciplinas es posible acercarse a una 
mejor comprensión del fenómeno.

El término φαινόμενον suele traducirse como ‘lo que aparece’ o ‘lo que se 
manifiesta’. Etimológicamente deriva del verbo φαίνω, que significa aparecer, mostrar 
o hacer visible, y está vinculado a la raíz φαίν-, asociada a la idea de brillo o resplandor. 
Esta relación con la luz no tiene un sentido estrictamente metafórico: en la tradición 
griega, la luminosidad simbolizaba la revelación y la claridad del conocimiento. En ese 
sentido, hablar de aparición implica que algo adquiere inteligibilidad en la medida en 
que se hace visible; es decir, cuando se ilumina y se deja reconocer en su manifestación.

Sin embargo, como ya dijimos anteriormente, la aparición no agota la totalidad del 
ente. Cada modo de manifestación es necesariamente parcial, pues el φαινόμενον 
nos brinda un acceso limitado de lo que se muestra, sin que ello suponga una 
representación exhaustiva del ente. Además, la visibilidad del fenómeno no se reduce 
a lo sensible, pues lo que aparece puede hacerlo mediante formas no perceptivas —
conceptos o sensaciones—, de manera que la manifestación abarca tanto la dimensión 
empírica como las estructuras de la conciencia y del discurso que configuran lo 
dado. Por ello, comprender el φαινόμενον requiere no solo un análisis filológico y 
lingüístico, sino también atender a sus dimensiones ontológica y hermenéutica, las 
cuales se articulan en dos sentidos complementarios: (1) como aquello que aparece 
o se deja ver (sentido pasivo), y (2) como aquello que, al mostrarse, revela algo de su 
propia esencia (sentido activo).

ANÁLISIS FILOLÓGICO Y FILOSÓFICO DE Τὸ ὄΝ

El artículo neutro τὸ cumple una función sintáctica y conceptualmente clara: delimita, 
señala y convierte lo indeterminado en algo susceptible de ser pensado. Al anteponer 
τὸ a participios o adjetivos se produce una operación de nominalización que va más 
allá de un mero procedimiento gramatical: transforma lo verbal o cualitativo —un 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202544

M. Trinidad

proceso, una disposición, una posibilidad— en un sustantivo; es decir, en una entidad 
pensable dentro del discurso. Por su parte, el término ὄν, participio presente activo de 
εἰμί, encierra en su forma una tensión entre acción y predicación. En ὄν coexisten lo 
dinámico y lo estable: designa aquello que acontece, sin dejar de permitir su compren-
sión como algo ya constituido o presente.

Cuando el participio se une al artículo —τὸ ὄν— se produce una síntesis 
conceptual: la indeterminación del devenir queda recogida en una forma delimitada 
del pensamiento. El artículo introduce fijación y objeto; el participio aporta movimiento 
y posibilidad. Como señala Sánchez (2009), “Heráclito intentó ilustrar la coincidencia 
entre la estabilidad y el cambio con la doctrina del flujo perpetuo” (p. 17). La 
expresión no constituye una simple combinación gramatical, sino un descubrimiento 
ontológico: el ente entendido como aquello que se encuentra en acto de ser y que, 
simultáneamente, puede ser pensado y enunciado. En esa expresión se condensa la 
tensión fundamental del pensamiento griego entre flujo y permanencia, y se abre la 
pregunta por las condiciones que hacen posible que lo que acontece sea objeto del 
logos.

Entonces, la expresión τὸ ὄν no es neutral, pues condensa dos ejes fundamentales 
del pensamiento griego. Por un lado, reúne la tensión entre lo particular y lo universal: 
el artículo τὸ remite a lo singular —“esto que es”—, mientras que el participio ὄν 
conserva una apertura hacia lo general —“lo que es” en tanto condición de ser—. Por 
otro lado, sintetiza la tensión entre el ser como permanencia y el ser como devenir.

El aspecto imperfectivo del participio sugiere un proceso inacabado, un devenir 
constante que entra en conflicto con la tesis de la inmutabilidad del ser formulada por 
Parménides, quien se refiere a τὸ ἐόν como aquello que es en sentido absoluto, sin 
generación ni corrupción.

El “es” de Parménides sería, por consiguiente, el contenido lingüístico que 
expresa la propia unidad que trasciende las oposiciones y que, por su propio 
estatuto unitario y absoluto, no puede tener él mismo su contrario (el “no es” 
o el “no ser”), ya que ello supondría la ruptura de su propia unidad intrínseca. 
(Berruecos, 2015, p. 78)

En cambio, esta investigación se aproxima a propuestas de carácter dinámico, 
pues “la realidad está constituida por los opuestos y su lucha no es sino su devenir, 
su movimiento y su avance histórico” (Aguilera, 2014, p. 18). Por tanto, la expresión τὸ 
ὄν trasciende su mera función gramatical y se convierte en un signo del modo en que 
los griegos pensaron la realidad. No es una simple construcción lingüística, sino una 
forma en la que el lenguaje se vuelve pensamiento: en ella se expresa el intento por 
captar lo real mediante el logos, es decir, por hacer del ser algo que pueda ser dicho, 
comprendido y pensado.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 45

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

Al sustantivar el participio del verbo ser, los griegos no solo sentaron las bases de 
lo que más tarde se llamaría ontología, sino que inauguraron un modo de pensamiento 
en el que el lenguaje participa activamente en la constitución del sentido. Por ello, 
las estructuras léxicas y sintácticas no se limitan a reflejar un mundo dado, sino 
que delimitan campos de inteligibilidad, introducen distinciones conceptuales y 
posibilitan modos particulares de presencia. Dicho con mayor precisión: la palabra no 
es un espejo pasivo de la realidad, sino un instrumento que configura las condiciones 
bajo las cuales lo real puede aparecer y ser pensado.

RECONSTRUYENDO EL SENTIDO DE Τὸ ὄΝ

El inicio del pensar filosófico, según Heidegger, se da con la pregunta por el ser. 
Esta pregunta, que inaugura toda posibilidad de filosofía, enfrenta un problema 
fundamental: con frecuencia confundimos el ser con el ente; es decir, reducimos la 
cuestión ontológica —que indaga por las condiciones de posibilidad del mismo ente— 
a afirmaciones ónticas, que se centran en las propiedades o características de un 
ente particular. Aristóteles ejemplifica esta idea cuando afirma que el ser se dice de 
muchas maneras, pero identifica a la sustancia (οὐσία) como el sentido primario del 
ser, que le otorga primacía y características propias. Bajo este enfoque, la reflexión 
sobre el ser corre el riesgo de convertirse en una clasificación de modos del ente; es 
decir, en una investigación de carácter estrictamente óntico.

Sin embargo, la indagación por el ser no comienza con Aristóteles, pues su raíz se 
encuentra en los primeros pensadores griegos, entre los cuales Parménides ocupa un 
lugar fundamental. Es precisamente la radicalidad de su pensamiento —la afirmación 
de que “lo que es, es” y la crítica de la pluralidad aparente del devenir— lo que obliga 
distinguir la cuestión ontológica de las simples preocupaciones ónticas. Heidegger 
retoma esta tensión originaria y sostiene que la historia de la metafísica occidental, 
al privilegiar diversas formas de comprensión del ente, ha terminado por olvidar la 
pregunta más originaria y esencial: ¿qué significa que algo sea?

Heidegger … insistirá en ver en Parménides el comienzo histórico de la meta-
física occidental, puesto que su doctrina determina la dirección de todo el 
pensamiento posterior, en el sentido negativo de una atención que perma-
nece volcada desde entonces, de manera unilateral, hacia “el ser del ente”, en 
desmedro del ser sin más. (Zubiria & Moral, 2016, p. 3)

La filosofía aristotélica, desarrollada y sistematizada por la escolástica tomista, 
sostiene que el punto de partida del conocimiento humano se encuentra en lo 
inmediatamente accesible; es decir, en τὸ ὄν. Esta tesis se sustenta en dos ideas 
importantes: por un lado, la inclinación natural del ser humano hacia el conocimiento; 
por otro, la primacía de lo sensible como vía privilegiada de acceso a la realidad.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202546

M. Trinidad

Lo anterior puede inferirse a partir de lo afirmado por el estagirita en la Metafísica: 
“Πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι ὀρέγονται φύσει” (980, a1). “[Omnes homines natura 
scire desiderant | Todos los hombres desean por naturaleza saber]” (Aristóteles, ca. 
350 a. C./1994, p. 2). O cuando dice: “Signum autem est sensuum dilectio. Praeter 
enim utilitatem, propter seipsos diliguntur, et maxime aliorum, qui est per oculos” 
(980, a3-5). “[En efecto, no solo para obrar, sino también cuando no pensamos hacer 
nada, preferimos la vista, por decirlo así, a todos los otros]” (p. 2).

Y en los Analíticos segundos, parte de sus Tratados de lógica, declara lo siguiente: 
“Λέγω δὲ πρὸς ἡμᾶς μὲν πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ ἐγγύτερον τῆς αἰσθήσεως, 
ἁπλῶς δὲ πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ πορρώτερον. Ἔστι δὲ πορρωτάτω μὲν τὰ 
καθόλου μάλιστα, ἐγγυτάτω δὲ τὰ καθ´ ἕκαστα καὶ ἀντίκειται ταῦτ´ ἀλλήλοις” (72a, 
1-6). “[Llamo anteriores y más conocidas para nosotros a las cosas más cercanas a la 
sensación, y anteriores y más conocidas sin más a las más lejanas. Las más lejanas 
son las más universales, y las más cercanas son las singulares, y estas se oponen 
entre sí]” (Aristóteles, ca. 350 a. C./1995, p. 317).

A partir de lo anterior, se desprende la siguiente conclusión: la percepción del ente 
—ya sea a través de la vista, el tacto u otro sentido— no es meramente un instrumento 
para fines prácticos, sino que posee un valor intrínseco como acto cognoscitivo. 
Aristóteles enfatiza este punto al afirmar que lo primero que se nos revela son “las 
cosas más cercanas a la sensación”; es decir, los entes concretos que habitan nuestro 
mundo cotidiano.

Según Carrasco (2018):

Parménides y Meliso deben haber entendido el ὄν como substancia/entidad, 
cantidad o cualidad. En cualquiera de estos casos, la unidad del ὄν es enten-
dida como unidad genérica, resultante de concebir que todo lo ente es uno por 
ser únicamente sustancial, únicamente cuantitativo o únicamente cualitativo 
respectivamente. (p. 403)

Este dato cognoscitivo nos indica que el acceso a la realidad comienza con lo 
inmediato, con aquello que se presenta aquí y ahora ante nosotros (el ente), antes de 
toda abstracción. Por ello, la filosofía —en su búsqueda de principios universales— 
no puede prescindir de lo concreto; su tarea inicial no es especular sobre esencias 
separadas o conceptos puros, sino partir de τὸ ὄν, el ente en su presencia sensible.

Sin embargo, la noción de τὸ ὄν encierra una ambigüedad semántica que requiere 
clarificación, ya que el término griego admite tres acepciones interrelacionadas: 
primero, el ente (ens), entendido como sustancia individual y concreta; segundo, el ser 
(esse) en sentido ontológico, como el acto de existir que actualiza la esencia; y tercero, 
lo que es (quod est), la síntesis de esencia y existencia en tanto realidad determinada 
que está siendo. Esta polisemia no es un defecto del lenguaje, sino que refleja la 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 47

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

complejidad ontológica del concepto: el ente no es solo “lo que existe”, sino también 
“aquello en virtud de lo cual algo existe”. La cuestión central, entonces, es la siguiente: 
¿en cuál de estos sentidos debe entenderse τὸ ὄν?

La respuesta consiste en distinguir entre el orden óntico y el ontológico. Para 
Aristóteles y Tomás de Aquino, τὸ ὄν en su primera acepción es lo primero en el 
camino del conocimiento (quoad nos), pues es el único accesible directamente 
mediante la experiencia. Un niño, por ejemplo, reconoce un perro antes de comprender 
la “cantidad” como esencia, y un filósofo analiza las propiedades de un ente antes de 
teorizar sobre el ser en abstracto. En cambio, τὸ ὄν en su segunda acepción pertenece 
al orden ontológico (quoad se), como principio que solo se devela mediante el acto de 
abstracción. La paradoja es que, aunque el esse es ontológicamente anterior, nuestro 
intelecto lo descubre únicamente a través del ens.

De este modo, la primacía de τὸ ὄν como punto de partida no niega sus demás 
acepciones, sino que mediante el análisis del término es posible comprender la 
complejidad de la expresión: partir de lo compuesto (el ente) para ascender a lo 
simple (el ser), de lo posterior en nuestro conocimiento (lo sensible) a lo anterior en 
sí mismo (lo universal). Por ello, es imprescindible desarrollar una analítica de τὸ ὄν 
como término ontológico.

El problema del sentido ontológico de τὸ ὄν

La expresión τὸ ὄν no es unívoca, pues su campo semántico oscila entre el ente, el 
ser y lo-que-es. Para los fines de esta investigación, proponemos, con una precisión 
decisiva, la siguiente traducción e interpretación: lo-que-está-siendo. Esta elección 
no responde a una preferencia filológica, sino a una decisión hermenéutica que, 
como hemos argumentado, se encuentra plenamente justificada y permite enfatizar 
en la dimensión ontológica del término. Entendido así, el ente deja de aparecer como 
una sustancia cerrada o un objeto inmóvil y pasa a concebirse como una forma de 
permanecer en el ser —una inscripción continua en el flujo temporal— donde ser y mani-
festarse permanecen unidos. Separar ambas facetas sería empobrecer la pregunta 
ontológica y convertir la experiencia del ser en una categoría estática; por ello, optar 
por lo-que-está-siendo abre la vía a una ontología que considera simultáneamente la 
presencia y el proceso, lo que exige otra forma de comprender la persistencia del ser.

Reducir el ser a una esencia fija no solo oculta la diferencia ontológica, sino que 
también encierra la cuestión del ser dentro de los marcos de la metafísica tradicional. 
La tarea no consiste en descubrir una estructura inmutable subyacente a los entes, 
sino en comprender el modo mismo de su manifestación: el ser se muestra como 
apertura, como un horizonte que hace posible que los entes sean revelados, y no 
como una sustancia o una propiedad más. Por ello, interrogar el ser implica desplazar 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202548

M. Trinidad

la atención de las esencias hacia el análisis de las condiciones que hacen posible la 
aparición de algo: cómo se entrelazan permanencia y cambio en la manifestación del 
ente, qué temporalidades lo sustentan y qué conceptos permiten que sea reconocido.

Este replanteamiento no invalida la metafísica, sino que la reinscribe en un plano 
más originario: en lugar de imponer categorías eternas, la indagación ontológica 
se ocupa de explorar los pliegues mediante los cuales lo-que-está-siendo se 
hace accesible. La tarea del pensamiento es, por tanto, desocultar y restituir los 
condicionamientos y modos de aparición, para permitir que el ser se manifieste en su 
verdad más primordial, no como un objeto estático, sino como acontecimiento de su 
propia manifestación.

ΦΘΟΡÁ COMO DEGRADACIÓN Y Τὸ ὄΝ COMO REPOSICIÓN DINÁMICA 
DEL SER

Si la metafísica tradicional construyó su discurso sobre la presuposición de esen-
cias unívocas, la pregunta por el ser cuestiona esa hipótesis al mostrar que lo real 
no se agota en una estructura fija, sino que se despliega como apertura: un horizonte 
desde el cual lo existente puede hacerse visible y significativo. Dentro de esa apertura 
emerge un ente singular cuya condición no puede reducirse a una mera presencia 
estática: nosotros. Nuestra existencia no consiste en ser un objeto ahí, sino en ser un 
ser que se comprende en su propio ser, que se proyecta hacia posibilidades, interpreta 
su situación y, precisamente en ese movimiento interpretativo, redefine el sentido de 
su estar-en-el-mundo. Esta reflexividad constitutiva convierte a la existencia humana 
en el lugar privilegiado desde el cual la cuestión ontológica adquiere relevancia: no 
solo preguntamos por los entes, sino que, al hacerlo, transformamos las condiciones 
mismas que permiten que el ser sea inteligible.

Lo que aquí se pone en cuestión no es únicamente la manifestación fenoménica ni 
la supuesta esencia de los entes, sino la constitución misma de nuestra existencia: el 
modo en que el ser se comprende, se proyecta y se hace presente en nosotros. Si el ser 
no es un ente entre otros sino la posibilidad que permite toda aparición, entonces el ser 
humano —como aquel ente que se interroga por el sentido de su propio ser— ocupa un 
lugar central en la indagación ontológica. La tarea no consiste solo en describir lo que 
aparece, sino en desentrañar el horizonte hermenéutico desde el cual algo nos es dado 
como existente: las presuposiciones, las prácticas interpretativas y las temporalidades 
que condicionan la presentación del fenómeno. Esto exige asumir nuestra facticidad: 
no estamos frente a lo real como observadores neutrales, sino que participamos en 
su manifestación; somos el lugar desde el cual el ser se despliega y, a la vez, el sitio 
en el que puede ocultarse. Por ello, la reflexión ontológica debe articular el análisis 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 49

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

descriptivo con la evaluación crítica de las condiciones que hacen posible la aparición, 
ya que solo así es posible comprender cómo lo que se muestra revela, y al mismo 
tiempo oculta, su sentido pleno.

Comprender el ser desde nuestra propia existencia no implica reducirlo a un 
objeto más dentro del conjunto de cosas que pueblan el mundo, sino reconocerlo 
como el horizonte mismo en el que todo acontecer se vuelve posible. No somos 
simples entes insertos en el mundo, sino el lugar privilegiado donde el mundo se abre 
y adquiere sentido. Nuestra estructura ontológica no es la de una entidad cerrada y 
autosuficiente, sino la de una a través de la cual el ser se manifiesta. Comprendernos 
de esta manera implica ir más allá de una ontología meramente descriptiva de lo dado 
y adentrarnos en una comprensión hermenéutica de nuestro existir: un ámbito en el 
que el ser no se posee ni se define de manera definitiva, sino que se constituye como 
una posibilidad siempre en proceso, en constante despliegue y transformación.

Desde esta perspectiva, la filosofía no puede reducirse a la tarea de ordenar la 
realidad en categorías estáticas, sino que ha de interrogar la raíz misma de nuestra 
relación con lo real. No se trata de fijar una definición sustancial de lo que somos, 
sino de pensar el cómo de nuestra existencia: la manera en que nos comprendemos, 
nos proyectamos y nos vinculamos con el ser. En este punto, la diferencia ontológica 
alcanza su máxima radicalidad, ya que no solo afecta a la estructura de lo que 
conocemos, sino que penetra nuestra propia capacidad de comprensión. Interrogar el 
ser significa, en última instancia, interrogar la apertura misma que nos constituye, ese 
horizonte desde el cual todo significado se configura y en el que nuestra existencia 
encuentra su sentido.

La respuesta a la pregunta por τὸ ὄν alcanza su pleno sentido en la vida fáctica: 
es en nuestra existencia concreta —en la actitud práctica y prerreflexiva desde 
la cual nos interrogamos— donde la pregunta por el ser se vuelve problemática y 
pertinente. No es que el ser se reduzca a un mero objeto más dentro del mundo, sino 
que el horizonte desde el cual el mundo se abre y se vuelve inteligible tiene su lugar 
privilegiado en el ser humano. Somos, por tanto, un ente peculiar: no una sustancia, 
sino un ser proyectual que comprende y cuestiona su propio ser; nuestra facticidad 
y nuestra capacidad de proyección (no una libertad absoluta, sino la posibilidad de 
orientar auténticamente nuestro existir) constituyen la singularidad por la que la 
cuestión ontológica nos concierne de modo directo.

Comprender esto permite situar correctamente la relación entre ser, ente y 
φθορά. El ser es condición de posibilidad de todo ente; la φθορά —esa degradación 
o desgaste— solo puede manifestarse en entes, y estos entes existen en el tiempo. 
La corrupción no significa necesariamente aniquilación ontológica; más bien, revela 
la historicidad y la finitud del ente, pues pone de manifiesto que la integridad de lo 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202550

M. Trinidad

que es está siempre inscrita en procesos temporales. En nuestro caso esto resulta 
especialmente relevante: a diferencia de los otros entes, nosotros no solo somos 
afectados por la temporalidad, sino que la interpretamos y la proyectamos; por eso la 
pregunta por la φθορά adquiere en nosotros un carácter reflexivo y normativo.

Por tanto, traducir τὸ ὄν como ‘lo-que-está-siendo’ no es un artificio lingüístico, 
sino una decisión hermenéutica que subraya la dimensión temporal y procesual del 
ser. El ser, entendido así, siempre es, simultáneamente, presencia y proceso —es y a la 
vez no-es—; su estructura es temporal y dinámica. A partir de ello, la ontología deja de 
ser una catalogación de entidades inmutables y se convierte en la exploración de las 
condiciones mediante las cuales lo real aparece, se mantiene, cambia y se desgasta.

CONCLUSIONES

1.	 En la tradición griega, φθορά se suele entender como corrupción, desgaste o 
ruina. Sin embargo, esa lectura es limitada si consideramos todas esas acep-
ciones en un sentido óntico. La transformación siempre ocurre en un ente y a 
través de su manifestación fenoménica, de modo que la φθορά es tanto un 
cambio observable como un fenómeno cuya inteligibilidad exige atender a sus 
condiciones de aparición (temporalidad, finitud, marco interpretativo). Por ello, 
su estudio debe combinar tanto la descripción óntica como la reflexión onto-
lógica —filología, fenomenología y hermenéutica—, con el propósito de captar 
no solo qué cambia, sino cómo y por qué ese cambio se hace visible para 
nosotros.

2.	 La pregunta por el sentido de φθορά es, entonces, ontológica, y no mera-
mente óntica. Mientras la perspectiva óntica describe instancias concretas de 
corrupción —cómo un ente se desgasta o se destruye—, la pregunta ontológica 
indaga las condiciones de posibilidad de que tal corrupción pueda desplegarse 
y ser reconocida como tal. La alteración o ruina se manifiesta siempre como 
un modo de dación: aparece bajo determinadas formas de presentación que 
son parciales y provisionales. Al captar empíricamente esa contingencia, el 
fenómeno ya está inmerso en un cambio continuo, de modo que las formas 
percibidas no agotan su sentido. En consecuencia, la φθορά presupone la exis-
tencia de un ente que pueda ser afectado y, simultáneamente, un horizonte 
ontológico —temporal, interpretativo y existencial— que permita que la trans-
formación sea perceptible e inteligible; sin ese doble requisito no es posible 
hablar ni de transformación ni de destrucción óntica.

3.	 La cuestión por la φθορά remite necesariamente a la pregunta por τὸ ὄν: toda 
degradación solo puede plantearse si existe un ente en el que dicha afección 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 51

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNEl concepto de φθορά en la tradición griega: análisis filológico y filosófico

se manifieste. Nuestra existencia constituye el punto de partida de esa inda-
gación, porque somos el ente capaz de problematizar su propio ser; es decir, 
no solo padecemos la degradación, sino que la interpretamos y respondemos 
a ella. En los entes no humanos, la φθορά opera como un proceso natural de 
pérdida y regeneración que tiende a mantener una apariencia de unidad; en los 
humanos, en cambio, la degradación adquiere además una dimensión reflexiva 
y normativa: podemos proyectarnos, reelaborar nuestra identidad y reorientar 
prácticas de reposición. Esta singularidad no implica arbitrariedad absoluta, 
sino una capacidad contextual de reinscripción existencial que hace de la 
φθορά un fenómeno tanto ontológico como ético-práctico.

REFERENCIAS

Aguilera, S. (2014). Dios, lógos y fuego en Heráclito. Byzantion Nea Hellás, (33), 11-27. 
https://doi.org/10.4067/S0718-84712014000100001

Aristóteles. (1994). Metafísica (T. Calvo Martínez, Trad.). Gredos. (Obra original escrita 
ca. 350 a. C.)

Aristóteles. (1995). Analíticos segundos. En Tratados de lógica (Órganon) II (M. Candel 
Sanmartín, Trad.; pp. 299-440). Gredos. (Obra original escrita ca. 350 a. C.)

Berruecos, B. (2015). Las hijas del sol en el proemio de Parménides. Diánoia, 60(75), 
55-84. https://doi.org/10.21898/dia.v60i75.57

Carrasco, C. (2018). La filosofía de Parménides según el testimonio de Aristóteles. 
Tópicos, 59, 397-426. https://doi.org/10.21555/top.v0i59.1083 

Fragmentos presocráticos. De Tales a Demócrito (A. Bernabé, Trad.). (2022). Alianza 
Editorial. (Obra original escrita en el vi a. C.)

Heidegger, M. (1997). Ser y tiempo (J. E. Rivera, Trad.). Editorial Universitaria. (Obra 
original publicada en 1927)

Heidegger, M. (2005). Parménides (C. Másmela, Trad.). Akal. (Obra original publicada 
en 1943)

Heidegger, M. (2010). Caminos del bosque (A. Leyte & H. Cortés, Trads.). Alianza 
Editorial. (Obra original publicada en 1950)

Platón. (2006). La república (J. M. Pabón & M. Fernández-Galiano, Trads.). Centro de 
Estudios Políticos y Constitucionales. (Obra original escrita ca. 380 a. C.)

Sánchez, L. (2009). La tradición interpretativa platónica sobre Heráclito: el Cratilo y 
la doctrina del flujo perpetuo [Tesis de maestría, Universidad Nacional de 
Colombia]. Repositorio institucional de la Universidad Nacional de Colombia. 

https://doi.org/10.21898/dia.v60i75.57


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202552

M. Trinidad

https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/70364/438304.2009.
pdf?sequence=1

Sófocles. (2011). Antígona. En Ayax. Las traquinias. Antígona. Edipo rey (J. M. Lucas de 
Dios, Trad.; pp. 183-244). Alianza Editorial. (Obra original escrita ca. 440 a. C.)

Zubiria, M., & Moral, J. (2016). El poema doctrinal de Parménides. Universidad de Cuyo. 
https://bdigital.uncuyo.edu.ar/7654

https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/70364/438304.2009.pdf?sequence=1
https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/70364/438304.2009.pdf?sequence=1

