
En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025, ISSN (en línea) 2616-6658, pp. 53-70

Recibido: 18.08.25 / Aprobado: 15.09.25doi: https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8152

Naturaleza de la corrupción en la Edad Media: 
la relación entre poder y bien común

THE NATURE OF CORRUPTION IN THE MIDDLE AGES: THE 
RELATIONSHIP BETWEEN POWER AND THE COMMON GOOD

Oscar Yangali Núñez
Facultad de Teología Pontificia y Civil de Lima, Perú
oyangali@ftpcl.edu.pe 
https://orcid.org/0000-0002-0817-0165

RESUMEN

El presente artículo hace una exploración histó-
rica de los conceptos de poder y corrupción 
desde la Alta hasta la Baja Edad Media. Para 
sostener nuestra interpretación y discusión 
acerca del tema, nos servimos del desarrollo 
ontológico de las nociones más importantes 
en algunos de los representantes del periodo 
medieval. En una primera parte, analizamos el 
concepto del Dios cristiano como ideal regu-
lador en la patrística, y cómo se relacionan las 
nociones de poder y corrupción con la idea de 
lo espiritual. En una segunda parte, desarro-
llamos cómo evolucionan las nociones de poder 
y corrupción en la escolástica, y cómo ello nos 
permite comprender las bases de la filosofía polí-
tica moderna. Finalmente, se ofrecen algunas 
conclusiones de la investigación, invitando a la 
reflexión y al contraste con el tiempo presente. 

PLABRAS CLAVE: Medioevo / bien común 
/ poder / corrupción / ontología 

ABSTRACT 

This article offers a historical exploration 
of the concepts of power and corruption, in 
their development from the High to the Low 
Middle Ages. To this end, we draw on the 
ontological development of the most important 
notions in some of the representatives of the 
medieval period to support our interpretation 
and discussion of the topic. In the first part, 
we develop the concept of Christian God as 
regulating ideal in the Patristic period, and how 
the notions of power and corruption relate to 
the idea of the spiritual. In the second part, we 
explore how the notions of power and corruption 
evolved in Scholasticism, and how this allow 
us to understand the foundations of modern 
philosophy. Finally, we offer some conclusions 
from the research, inviting us to contrast and 
reflect on the present. 

KEYWORDS: medieval / common good / 
power / corruption / ontology 

https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8152
mailto:oyangali@ftpcl.edu.pe
https://orcid.org/0000-0002-0817-0165
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202554

O. Yangali

INTRODUCCIÓN

La noción de corrupción llama nuestra atención pues constituye un problema para 
lograr el desarrollo de instituciones y una buena convivencia social. Durante el 
periodo medieval, dicha noción también fue importante, al buscarse la manera de 
evitar su instauración para generar un espacio social idóneo para la cristiandad. Sin 
embargo, esta noción fue conceptualizada de distintos modos a lo largo de dicho 
periodo, no siendo un concepto carente de evolución. Así, el objetivo del presente 
trabajo es abordar el concepto de corrupción durante la Edad Media, y su relación 
con las nociones de poder y de bien común. La importancia del tema de la corrup-
ción radica en examinar las diferencias y particularidades que tuvo este concepto a 
lo largo de la Edad Media, con miras a extraer alguna semejanza con lo que general-
mente comprendemos con dicho término en nuestro mundo contemporáneo. Nos 
concentraremos sobre todo en los aportes de San Agustín, Santo Tomás de Aquino, 
Duns Escoto y Guillermo de Ockham. De esta manera, facilitaremos nuestra compren-
sión de por qué hoy en día permanecen ciertos modos de relación que denominamos 
corruptos, aunque carezcan ya del trasfondo político y teológico que los acompañó 
en el periodo medieval. Esta semejanza, como veremos, guarda relación con ciertas 
formas de favorecimientos y privilegios, pero justificados —o injustificados para noso-
tros— sobre la base de una ontología y cosmovisión propias de las limitaciones de la 
época. 

Ahora bien, ¿qué es el poder o cómo fue concebido en la Edad Media? Asimismo, 
¿qué relación guarda la noción de poder con la de bien común? Para responder a 
estas preguntas, es necesario contextualizar las condiciones generadas con el 
nacimiento del cristianismo en la Antigüedad tardía. Como sabemos, el cristianismo 
se expande en el Imperio romano y se convierte en su religión oficial en el año 380, 
bajo el emperador Teodosio. Mencionar su oficialización es importante porque, muy 
aparte del hecho de las restricciones graduales que aparecerán contra otras religiones 
consideradas paganas, indica el desarrollo cultural de Roma y de los próximos reinos 
cristianizados que adoptaron una forma cristiana de mentalidad. Esta supondrá 
ciertas creencias provenientes de la fe, así como otras provenientes de la filosofía 
griega, lo que tendrá consecuencias en las prácticas sociales y políticas del momento. 
Y es que, dado que se sobrepone la creencia en un Dios que es omnipotente y que 
busca, al mismo tiempo, comunicar su amor a la sociedad, el bien común tendrá que 
ser alcanzado por medio no solo de buenas acciones, sino con un gobierno recto que 
lo permita. Así, bajo el entramado de ambos componentes, teológico y filosófico, se 
justificarán muchas prerrogativas políticas, pues estos constituyeron el horizonte de 
toda reflexión en esta Antigüedad tardía previa a la Edad Media. La noción de poder 
será, pues, concebida también bajo esta perspectiva. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 55

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

LA ALTA EDAD MEDIA Y EL DIOS CRISTIANO COMO IDEAL REGULADOR

A partir de lo mencionado, se puede decir que cada época se mueve bajo un ideal 
regulador; el Dios cristiano es el que pervivirá a lo largo de la Edad Medis importante 
señalarlo, porque se refiere a una época que podemos calificar de teocéntrica, en 
tanto que Dios era la fuente originaria de todo tipo de conocimiento sobre cómo es 
el mundo y, por ende, de cuál sería la mejor forma de gobernarlo1. Y es que, dentro 
de esta visión de las cosas, el gobierno humano debe, en suma, imitar el gobierno de 
Dios con respecto a su creación. ¿Y cómo entender el gobierno de Dios? Hay que decir 
que Dios, el sumo bien, gobierna al mundo con su amor, dado que él mismo lo es en 
esta concepción cristians prudente recordar aquí que en el cristianismo se concibe 
a la creación como un acto libre del amor de Dios. Así, se da una sujeción de todo lo 
creado gracias a este amor que Dios transmite transversalmente a sus creaturas: 

Porque en él fueron creadas todas las cosas, en los cielos y en la tierra, las 
visibles y las invisibles, tronos, dominaciones, principados, potestades: todo fue 
creado por él y para él, él existe con anterioridad a todo, y todo tiene en él su 
consistencia. (Nueva Biblia de Jerusalén, 1999, Colosenses, 1:16-17)

De esta manera, el ideal regulador o cosmovisión que se inicia en este periodo 
de la historia contempla el amor de Dios y su poder para sujetar en armonía todo lo 
creado. 

¿Y cómo entender esto desde el punto de vista de la misma teología cristiana? 
Pues, en la medida en que el Dios cristiano es uno, transmite su unidad a cada creatura 
para ser lo que es, como causa primera. Todo lo que es, es uno para ser lo que es. 
Ahora bien, para ello, ser algo uno, no solo es necesario que Dios les confiera la vida 
a las creaturas, sino que esta vida —para mantenerse y definirse como tal— debe 
buscar permanecer en la unidad. Esta unidad, empero, debe ser entendida como algo 
que incluye la armonía, dado que las cosas se constituyen en ser una vida siempre 
que sean capaces (o no) de vivir con arreglo a lo que las unifica o las destruye. Por la 
misma razón que un cuerpo se mantiene sano en la medida en que armoniza sus partes 
con una buena alimentación, ejercicio y demás cuidados, así la vida es posible y nos 

1	 Aunque tal vez sea evidente, hay que recordar que, con la introducción del cristianismo en la Europa 
de la Antigüedad tardía como religión dominante, se gestará la idea de un Dios que ordena sus 
deberes al ser humano, y que es en la obediencia a Dios donde radica la razón de ser última de su 
cumplimiento. Como indican Reale y Antiseri, la noción de un Dios que prescribe leyes morales, la 
de un Dios legislador, es algo ajeno a los filósofos griegos, siendo el Dios bíblico el que entrega a 
los hombres la ley como mandato (1991, p. 338). De este modo, el cumplimiento de toda norma 
coincide con la obediencia a Dios y, en general, una buena administración o gobierno debe orientarse 
a ello. Agregan Reale y Antiseri que toda virtud, como supremo bien moral, consiste en cumplir los 
mandamientos de Dios, coincidiendo esta obediencia con la santidad, algo que los griegos conside-
raban en segundo plano (1991, p. 338). En suma, gobernar bien es algo que debe ir de la mano con 
lo que Dios dicta que debe ser. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202556

O. Yangali

permite permanecer en la unidad que es cada uno de nosotros. Por otra parte, hay que 
agregar que, en el cristianismo, Dios también es entendido como trino; es decir, que 
Dios es Padre, Hijo y Espíritu Santo. De manera que, si bien debe ser entendido como 
unidad, resulta que en su mismo ser también entraña una “diferencia” de personas, 
una cierta alteridad, dado que cada persona divina es distinta de la otra. Ahora bien, 
se trata de una alteridad, por supuesto, armonizada en virtud del amor que se tienen 
estas personas, lo que las constituye en el ser perfecto que es2. Es decir, no es un Dios 
que pueda ser concebido como algo incomunicado, sino que se trata de un Dios que, 
en su misma intimidad, en su esencia o sustancia, implica la relación3. 

Para entender bien cómo se desarrolla esta concepción a lo largo de la Edad Media, 
es necesario conocer la contribución que hace San Agustín al respecto. Partiendo de 
la herencia de la lógica de Aristóteles, según la cual la sustancia es todo aquello que 
es o implica esencialmente una entidad, y el accidente es todo aquello que está en 
una sustancia o sujeto, San Agustín intentará explicar cómo podemos concebir lo 
que es Dios. En sus Tratados de lógica (Órganon), en Categorías, Aristóteles estableció 
que una sustancia4 es aquello que no se dice de un sujeto ni está en un sujeto, como, 
por ejemplo, un hombre o un caballo individuales (Aristóteles, ca. 385-370 a. C./1982,  
2a, 12-19). Es decir, una sustancia es aquello que es ante todo una cosa, y lo es 
en su individualidad misma. De esta manera, en el mismo texto, un accidente 
consistirá en cualquier otra explicación que se dé fuera de lo que es una sustancia 
o entidad (por ejemplo, conceptos como blanco o corre) (Aristóteles, ca. 385-370  
a. C./1982, 2b, 32-37). De este modo, accidente es todo aquello que está en una 
sustancia, pero que, al no denotar lo que es en sí una cosa, siempre puede cambiar, 

2	 En el pensamiento de San Agustín, el amor es lo que nos permite lograr la unidad y el bien, del mismo 
modo que Dios es uno y es el bien en la medida que en sí mismo es amor. Por eso, como indica 
Gilson, solo el cristiano es quien posee al sumo Bien, que es Dios, pero lo posee junto con todos los 
cristianos, pues los hombres que aman a Dios están unidos a Él por el amor que le tienen, y están 
unidos entre sí debido a su común amor a Dios, de donde un pueblo o sociedad es el conjunto de 
hombres unidos en la prosecución y en el amor de un mismo bien (1985, p. 128). 

3	 Por eso, no es casual que desde sus inicios el cristianismo haya sostenido que siempre es posible 
lograr la unidad o relación entre las diferencias de los pueblos. En su estudio introductorio a las 
Cartas de San Gregorio Magno, uno de los autores preferidos por el agustinismo, Bellina expone que, 
para dicho autor, Roma debía garantizar la cohesión-unidad del occidente en las costumbres, la fe y 
en la caridad, señalando también repetidamente la necesidad de cierta apertura hacia la diversidad 
de costumbres, lenguas y tradiciones, dialogando con opiniones diversas y superando la dispersión, 
por supuesto bajo una sola fe (Bellina, 2019, p. 30). En principio, en la concepción del Dios cristiano 
se concibe la idea de que todos somos uno en Dios, aunque cada uno, y cada pueblo, represente una 
parte diferenciada y diversa. 

4	 Valga aclarar que preferimos la traducción convencional del término sustancia para traducir el griego 
οὐσία, a pesar de que la traducción ofrecida por Miguel Candel Sanmartín coloca la palabra entidad, 
dado que, para los fines del presente trabajo, nos ayudará a entender mejor los temas abordados en 
la Edad Media. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 57

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

mientras que dicha cosa permanece sustancialmente siendo lo que es5. En efecto, 
un hombre puede ser blanco o no, correr o no correr, etcétera, y seguir siendo un 
hombre6. 

Así, en De Trinitate (De la santísima trinidad), escribe San Agustín que en Dios 
nada se afirma según el accidente, porque nada mudable hay en Él, pero tampoco 
todo lo que se diga de Él se dirá según la sustancia (San Agustín, ca. 400-420/2009b, 
V, 5, 6). Afirma esto debido a que del Dios cristiano decimos que es padre o que es 
hijo, términos que son relativos; es decir, son términos que entrañan una relación con 
otro. En efecto, nadie es padre sino de un hijo, ni nadie es hijo sino de un padre. Así, al 
ser Dios uno, cada persona de la trinidad —por ejemplo, el padre o el hijo—, no puede 
ser una sustancia. Y es que, para la lógica aristotélica, términos como padre o hijo son 
relativos, dado que no son posibles de predicarse sino en relación con otro. Por eso, la 
relación es para Aristóteles un accidente, ya que no es algo que siempre permanezca 
y se diga de un sujeto. Señala Aristóteles en sus Categorías que todo lo respecto a algo 
se dice acerca de un recíproco: por ejemplo, un esclavo respecto de su señor, el señor 
respecto de un esclavo, o lo doble respecto de una mitad, y la mitad respecto de lo 
doble (Aristóteles, ca. 385-370 a. C./1982, 6b26-33). Así, por ejemplo, se es esclavo 
de un señor, pero si muere el señor, ya no se da dicha relación, al menos no entre ese 
amo y ese esclavo. Así, en la lógica aristotélica se es padre siempre que se tenga un 
hijo, y se es hijo siempre que se tenga un padre, por lo que al terminar la vida de una 
de estas entidades se acabará la relación. De ahí que ella sea un accidente: no es algo 
que permanezca de manera necesaria durante toda la vida de dichas sustancias. 

Sin embargo, en su texto citado, San Agustín afirma que, debido a la eternidad 
de Dios, esta relación entre el Padre y el Hijo no puede ser accidente, porque uno 
siempre es Padre y el otro siempre es Hijo (San Agustín, ca. 400-420/2009b, V, 5, 7). 
Y es que, en efecto, en Dios se da la relación del Padre con el Hijo, pero no como 

5	 Usamos el texto de las Categorías de Aristóteles para exponer esta parte del trabajo debido a que 
fue el texto que se conoció durante la Alta Edad Media y que llegó a conocer San Agustín. Obras más 
conocidas por nosotros hoy, como la Metafísica, no fueron conocidas por los padres de la Iglesia y 
demás cristianos sino hasta llegada de la escolástica de la Baja Edad Media, gracias a la influencia 
árabe. 

6	 En la medida en que nos ayude a aclarar la distinción aristotélica entre sustancia y accidentes, 
podemos exponer dicha distinción tal y como se concebirá en la Metafísicsto debido a que esta 
distinción no cambió significativamente para lo que nos interesa señalar en esta parte del trabajo. 
Dice Aristóteles (ca. 350-335 a. C./1998) en su Metafísica que substancia (οὐσία) se llama a los 
cuerpos simples, y se llaman tales porque no se predican de un sujeto, sino que todo lo demás se 
predica de ellas (V (Z), 1017b 10-15). Asimismo, señala Aristóteles en dicho texto que por accidente 
(συμβεβηκός) se dicen las cosas que se dan en un mismo ente, o porque se da en algo que existe, 
o porque existe aquello en lo que se da eso que predicamos (V (Z), 1017a 17-23). En otras palabras, 
sustancia es todo aquello que es una cosa o entidad, mientras que accidentes son las propiedades 
que le pertenecen a una cosa o entidad. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202558

O. Yangali

algo que pueda cambiar, por lo que no se trata de una relación accidental7. Entonces, 
¿cómo se da esta relación? Defiende San Agustín que la identidad entre el Padre y el 
Hijo no se da en los mismos términos, pues evocan una relación, pero esta se da en 
la misma naturaleza divina. Por eso, luego San Agustín señala que queda en pie la 
consustancialidad del Padre con el Hijo, pues en ambos es una misma la esencia (San 
Agustín, ca. 400-420/2009b, V, 5, 8). De ahí que, a partir de eso, se usará con normalidad 
la expresión de que en Dios la relación es sustancial, por no ser accidental8. ¿Y el 
Espíritu Santo dónde queda? Agregará San Agustín en esta obra que el Espíritu Santo 
es el amor sumo, el lazo que une a los dos, Padre e Hijo, y nos somete a ellos, pues 
está escrito que Dios es amor (ca. 400-420/2009b, VII, 3, 6). En la tradición cristiana, 
el Espíritu Santo es el santificador y, en tanto ello, es la persona divina que comunica 
la unidad en Dios, así como a todos nosotros, por medio del amor: “y la esperanza no 
falla, porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espíritu 
Santo que nos ha sido dado” (Nueva Biblia de Jerusalén, 1999, Romanos, 5:5). Por 
ende, el Dios cristiano es uno y trino, y su esencia implica necesariamente la relación9. 

Siendo todo esto así, podemos asumir que el gobierno de Dios para con sus 
creaturas consistirá, desde un primer momento, en dejar impresa en toda su creación 
el ideal de llegar a ser una relación y armonía de partes diferenciadas. Ciertamente, 
cada creatura es distinta de la otra, pero ello no impide que puedan vivir en unidad, la 
cual —en virtud del amor— debe imitar la unidad plena y ordenada de Dios, posibilitada 
por el Espíritu. De este modo, si bien el periodo medieval compartirá con otras épocas 

7	 Debemos recordar, por si es el caso, que no hay que confundir la procesión del Hijo con respecto 
al Padre (la cual se da en la misma eternidad), con la encarnación del Hijo en la historia y tiempo 
de la humanidad. Así lo indica el Catecismo de la Iglesia católica (s. f., primera parte, segunda 
sección, capítulo I, artículo 1, párr. 2, n. 242), siguiendo el segundo concilio ecuménico reunido en 
Constantinopla en el año 381, que conservó la fórmula de la consustancialidad del Padre y el Hijo.

8	 Así lo mencionará, por ejemplo, Santo Tomás de Aquino siglos más tarde. En su Suma de teología 
sostiene que todo lo que en las cosas creadas tiende a ser accidental, al transferirlo a Dios tendrá 
que ser sustancial, porque en Dios nada está como un accidente en un sujeto, sino que todo lo que 
hay en él corresponde a su misma esencia, por lo que, respecto de la relación, que en las cosas 
creadas tiene ser accidental, en Dios tiene el ser de la esencia divina siendo completamente idéntico 
con ella (ca. 1265-1274/2009, I, q. 28, a. 2).

9	 Puede ser interesante notar cómo las categorías de Aristóteles, que son las categorías de un filósofo 
griego, no alcanzan para explicar lo que es la esencia del Dios cristiano. Por ello, San Agustín y otros 
filósofos cristianos harán un esfuerzo por adecuarlas a las nuevas realidades que les convocan. 
Hablar de una “relación sustancial” puede desafiar a nuestra comprensión usual de las cosas, pero 
no hay otra manera de expresar el hecho de que Dios es esencialmente amor, y que lo es eterna-
mente, sin recurrir a una nueva forma de categorizar. No se trata de forzar las categorías griegas 
para explicar al Dios cristiano, sino de exigir que dichas categorías expliquen algo que todavía no 
comprendemos bien, pero que en cierta forma podemos postular. Como indica Coda, cuando se 
utiliza el término ousía, la teología no hace una helenización de la fe; por el contrario, comienza un 
proceso de deshelenización de las categorías filosóficas tradicionales, abriéndolas hacia un nuevo 
significado (2010, p. 164). 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 59

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

la descripción del poder como aquello que permite tener un dominio legítimo sobre un 
grupo humano subordinado, lo específicamente medieval estará en concebir al poder 
como la capacidad de un gobierno conjunto de relacionar y gestar las condiciones para 
que la población pudiera conducirse a la salvación de sus almas; es decir, a Dios y a la 
bienaventuranzs oportuno mencionar que decimos un gobierno conjunto porque en 
la Edad Media, a diferencia de la modernidad, el poder se encontraba descentralizado 
en varias partes: reyes, señores feudales, nobles, militares, etcétera. 

Así, como indica Blázquez, para San Agustín, tanto las leyes civiles como la sociedad 
en sí deben estar en función del bien común, lo cual implica la tutela y el desarrollo de 
los derechos individuales y colectivos, de modo que cada cosa tienda a su propio fin, 
para que la paz y la tranquilidad pública o convivencia quede asegurada (2012, p. 182). 
Sin embargo, si bien esto es cierto, el fin de la política medieval consistirá no solo 
en una recta administración, sino en la confirmación de diversos órdenes jerárquicos 
establecidos por el hombre con miras a imitar un orden establecido por el mismo Dios. 
He ahí la peculiaridad de esta cosmovisión medieval que nos interesa analizar. Si bien el 
gobierno de Dios implica el amor de caridad, cada uno tiene una suerte de lugar natural 
en la sociedad, como las cosas lo tienen en el mundo, lo que podría implicar que una 
situación de desventaja social dentro de la jerarquía no pase por ser cuestionada. Por 
eso, si en este contexto queremos hablar de desorden, debemos hablar de algo que 
incluye el que el hombre no respete las jerarquías legitimadas no solo por un gobierno 
de turno, sino por Dios mismo. De ahí que haya una pugna entre el orden deseado por 
Dios y un supuesto orden, o más bien desorden, que podría incentivar el hombre contra 
ello. Y es que, en esta concepción cristiana, así como hay una pugna en el interior 
del ser humano, en su alma, que lo hace tender al mal y a la desintegración debido 
al pecado original y su conciencia del bien, en la sociedad hay también una pugna 
entre quienes respetan las jerarquías establecidas y quienes no, siendo estos últimos 
quienes atentan contra el bien común o natural. 

Y es que será San Agustín quien coloque esta impronta en el porvenir para todo 
gobierno que se justifique como cristiano. En La ciudad de Dios nos dice que por este 
título entiende a aquella ciudad que nos testifica la Escritura que, por disposición de 
la providencia suprema, que supera por su autoridad divina al pensamiento de los 
gentiles, sojuzga toda suerte de ingenios humanos (San Agustín, ca. 413-426/2009c, 
XI, 1). De esta manera, por “ciudad de Dios” nos referimos a aquella sociedad en la 
que los hombres se constituyen por el amor a Dios y a todo precepto dictado por 
él. Mientras que los ciudadanos de una ciudad terrena anteponen sus dioses frente 
a este fundador de la ciudad santa, ignorando que él es Dios de dioses, pero no de 
dioses que son falsos, impíos y soberbios (San Agustín, ca. 413-426/2009c, XI, 1). De 
modo que, quienes pretenden vivir en una ciudad terrena, viven en realidad conforme 
a sus deseos terrenales amándose a sí mismos por encima de Dios. Por lo tanto, la 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202560

O. Yangali

diferencia última entre una sociedad ordenada y una que no lo es radica en escoger 
una de dos posibilidades: una sociedad que se somete a la voluntad de Dios, u otra 
que se somete a su propia voluntad, que, en principio, es ciega y corruptible10. 

Como es patente, en lo analizado por San Agustín, el interés principal está puesto 
en la obediencia a la voluntad de Dios o, dicho de otro modo, en la legitimidad de 
un gobierno cristiano. Más allá de eso, no hay un examen sobre si esta forma de 
gobierno puede cuestionar ciertas relaciones jerárquicas y políticas establecidas en 
dicha sociedad. De hecho, en La ciudad de Dios nos habla acerca del justo derecho 
de dominio (De aequo iure dominandi) y nos dice que, así como nuestros santos 
patriarcas, aunque tuvieron esclavos y administraron la paz doméstica distinguiendo 
la condición de estos respecto de sus hijos, en lo relativo al culto a Dios, que es en 
quien estriba la esperanza de los bienes eternos, miraban con la misma solicitud a 
todos los miembros de su casa (San Agustín, ca. 413-426/2009d, XIX, 16). Es decir, 
aunque hay una censura respecto de cualquier maltrato o castigo injustificado a los 
esclavos, sobre todo si eso perjudica su acercamiento a la fe, no hay una censura 
como tal acerca de su posesión. De ahí que también señala que, dado que la familia 
es el principio y la parte mínima de la ciudad, y que toda parte refiere a la integridad 
del todo en la que participa, se sigue que la paz doméstica debe ordenarse a la paz 
ciudadana, armonizando la convivencia tanto en el mandar como en el obedecer (San 
Agustín, ca. 413-426/2009d, XIX, 16). 

Por consiguiente, en última instancia, se entiende una oposición entre las dos 
ciudades, la de Dios y la de los hombres. Pero no tanto un cuestionar las relaciones de 
dominación que pudieran ser injustas o corrompidas entre los seres humanos, sino 
en que, establecidas como tales, no fueran obedecidas si no contribuían a conducir 
a las almas a Dios. En esto radicaría en última instancia la verdadera corrupción; a 
saber, la del alma y no la que concierne a lo material. De hecho, San Agustín suele 
poner tanto el énfasis en lo espiritual que lo material aparece como reflejo de un cierto 
desorden. Como lo explica Cipriani, el Espíritu Santo no solo perdona los pecados, 
sino que también, al derramar la caridad en los corazones, los purifica y renueva, 
haciéndolos pasar, progresivamente, de la innata condición carnal a la condición 
espiritual de los hijos de Dios (2023, p. 193). No obstante, debemos precisar que esto 

10	 No debemos pasar por alto el enfoque teológico de toda esta concepción, dado que, para San 
Agustín, si bien hay un reconocimiento de la voluntad como aquella que es capaz de tornarse hacia 
Dios o no, hay que precisar que en esta concepción cristiana se requiere de la gracia, que siempre es 
espiritual, para poder lograrlo. Por eso, Moriones indica que la gracia por la que aboga San Agustín 
se trata de una gracia interna y de “inspiración de la caridad”, la cual ilumina nuestro entendimiento 
para saber lo que debemos hacer y, sobre todo, enciende el amor a Dios en nuestra voluntad para 
hacer eso que sabemos que debemos hacer (2011, p. 275). En este contexto, sin el Espíritu es impo-
sible lograr nada. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 61

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

apunta a la transfiguración de nuestra sensibilidad, de modo que no siga al odio y al 
miedo —que muchas veces nos llevan a obrar mal contra quienes no nos han hecho 
nada— sino que ella debe seguir a la piedad y a la justicia. 

LA BAJA EDAD MEDIA Y LA ESCOLÁSTICA: PODER Y CORRUPCIÓN

Cabe decir que esta forma de pensar agustiniana marcó la pauta para toda la Edad 
Media en general, e incluso para el periodo Barroco. Sin embargo, con el desarrollo de 
la escolástica y la recepción del pensamiento aristotélico cambiarán algunas formas 
de aproximarse al ser humano y la valoración sobre sus capacidades naturales de 
conocer. Por ejemplo, como sabemos, a diferencia del pensamiento agustiniano, 
que concebía a nuestro intelecto como permanentemente necesitado de ilumina-
ción divina para conocer, en la escolástica se concebirá al intelecto como capaz de 
abstraer sus propios contenidos desde su capacidad “agente”. Y es que, para San 
Agustín, siguiendo una influencia platónica, se concibe al conocimiento humano y 
su transmisión en general como algo permanentemente mediado por una ilumina-
ción divina en nuestra almn Del maestro nos dice que, cuando captamos algo con la 
mente, el entendimiento y la razón, expresamos lo que percibimos en la luz interior de 
la verdad, con la cual está iluminado nuestro hombre interior. Así, quien nos escucha, 
si contempla con una mirada simple y secreta esas realidades, comprenderá lo que 
decimos, pero no en virtud de nuestras palabras, sino por las mismas cosas que Dios 
le revela interiormente (San Agustín, ca. 386-400/2009a, XII, 40).

Sin embargo, tras recibir la doctrina de Aristóteles, los filósofos medievales 
adquirieron un nuevo modo de analizar sus temas de estudio. Incluso el estudio de 
la teología revelada se verá modificada en su metodología. Como indica Bacigalupo 
respecto de la teología revelada, antes de Aristóteles, lo que un pensador europeo 
consideraba que podía saber o conocer sobre la realidad, era a partir de las doctrinas 
escondidas detrás de las creencias mitológicas reveladas por la divinidad (2022,  
p. 329). Es decir, tras la llegada de las obras aristotélicas, en occidente se empezará 
a confiar más en el uso de una racionalidad metódica y en el apoyo de la evidencia 
empírica. De todos modos, esto será positivo desde el punto de vista de una mayor 
confianza en las capacidades humanas para llegar al conocimiento de la realidad. 
Y esto, como se mencionó, por la aceptación de una capacidad “agente” en nuestro 
intelecto. En el contexto del siglo xiii, la filosofía escolástica de Santo Tomás de 
Aquino, siguiendo a Aristóteles11, planteaba que no era necesaria ninguna iluminación 

11	 Aristóteles introduce la teoría de que nuestro intelecto se compone de dos dimensiones que parti-
cipan al momento de conocer. Estas son el “intelecto agente” y el “intelecto paciente”. Esto lo vemos 
desarrollado en su Acerca del alma, en el que afirma que, como en la naturaleza siempre existe algo 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202562

O. Yangali

divina como algo permanente para que el ser humano pudiera conocer, dado que 
para ello Dios había colocado en él el “intelecto agente”. En Suma de teología, Santo 
Tomás consideraba que el intelecto humano tiene una propia luz intelectual, que de 
por sí es suficiente para conocer algunas cosas inteligibles (aquellas que alcanzamos 
a través de lo sensible), aunque existen otras cosas inteligibles más altas que no es 
posible conocer si tal intelecto no es perfeccionado por una luz superior (ca. 1265-
1274/2011a, I-II, q. 109, a. 1). En otras palabras, para todo conocimiento natural Dios 
ha facultado al ser humano con una luz propia, la del intelecto agente, que le permite 
conocer sin su intervención. La intervención de la luz divina solo se requerirá para 
conocer las realidades sobrenaturales o milagrosas. 

Conviene señalar que este periodo al que pertenece el desarrollo de la escolástica, 
conocido como feudalismo, mantiene la concepción anterior de que el bien común 
depende de una recta distribución del poder en una sociedad jerarquizadvidentemente, 
por jerarquizada aquí nos referimos a ciertas estructuras y órdenes sociales tomados 
por inmutables y que inducen a perpetuar la creencia de que el bien común depende 
de mantener dichas relaciones sociales y políticas —que, hoy sabemos, muchas veces 
se trata de prebendas y privilegios—. 

Como se ha visto, en la época medieval las jerarquías no eran percibidas por 
injustas, dado que en esta mentalidad también había una ontología que justificaba 
estas clasificaciones sub specie aeternitatis. Por ejemplo, Santo Tomás de Aquino en 
Suma de teología decía que la ley es la regla y medida de nuestros actos, y que —como 
el término ley deriva del término ligar —, esta induce a obrar de tal o cual modo. En ese 
sentido, la ley, al ser regla y medida, debe pertenecer a la razón (ca. 1265-1274/2011a, 
I-II, q. 90, a. 1). Más adelante, en el mismo texto señala que, como el último fin de la 
vida humana es la bienaventuranza, la ley debe ocuparse primariamente de ordenarse 
a ella; por otra parte, cualquier precepto sobre actos particulares no tendrá su razón de 
ley sino en la medida en que se ordene al bien común (ca. 1265-1274/2011a, I-II, q. 90 
a. 2). De esta manera, Aquino mantiene el vínculo entre bienaventuranza, la búsqueda 
de la salvación de las almas y la felicidad última, con el bien común, el orden social y 
el político, a la luz de dicha meta. Asimismo, en Suma de teología señala la diferencia 
entre una ley eterna y otra natural. Define la primera como el designio mismo de la 

que es materia para cada género de entes, algo que es potencia; pero también existe algo que es 
principio, algo causal y activo. Lo mismo sucede en el caso del almntonces, han de darse necesa-
riamente estas diferencias: existe un intelecto que es capaz de llegar a ser todas las cosas y otro 
capaz de hacerlas todas, siendo este último una disposición habitual, como una luz, que hace que 
los colores en potencia se transformen en colores en acto (Aristóteles, ca. 350-335 a. C./1983, III, 
5, 430a10-18). Dicho esto, el “intelecto agente” es aquella dimensión de nuestra alma o mente que 
sustrae las formas que conocemos de las cosas extramentales, mientras que el “intelecto paciente” 
es aquella dimensión de nuestra alma o mente donde el intelecto agente deposita dichas formas 
para que sean aprehendidas. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 63

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

gobernación de las cosas —que está en Dios como monarca del universo (ca. 1265-
1274/2011a, I-II, q. 91, a. 1)—, mientras que a la ley natural como la participación de 
nuestra razón en la razón eterna de Dios, en virtud de lo cual estamos inclinados a los 
actos y fines debidos (ca. 1265-1274/2011a, I-II, q. 91, a. 2). Así, la ley eterna de Dios 
rige en todo el universo y hace tender a las cosas a su fin, mientras que la ley natural 
está en el ser humano para regir su conducta con miras al fin último. 

¿Cómo concibe, entonces, Santo Tomás lo que llamamos corrupción en el poder? 
En De regno (La monarquía, ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 1), parte de que todo 
hombre necesita de un rey que lo gobierne y lo dirija a un fin, dado que al hombre no le 
conviene por naturaleza vivir individualmente, sino en sociedad; además, define que, 
si tal gobierno se convierte en un régimen injusto a causa de una sola persona, por 
tratarse de una monarquía, debe ser llamado tiranía. Así, menciona que tirano es quien 
busca en el gobierno su propio beneficio en detrimento del bien de la sociedad (ca. 
1265-1267/2018, lib. I, cap. 2). Entonces, ¿qué es lo que se concibe exactamente como 
corrupción en Aquino? Siguiendo lo esbozado por la tradición cristiana desde San 
Agustín, lo corrupto en política debe ser entendido como aquello que descompone 
la unidad social y política. Para Aquino, el bien y la salvación de una sociedad radica 
en que conserve su unidad, a la que llamamos paz. Desaparecida esta unidad, 
desaparece también la utilidad de la vida social, volviéndose incluso una carga para 
sí misma (ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. II). Valga decir que, sin embargo, Aquino 
considera que quien mejor puede lograr dicha unidad es aquello que es uno por sí 
mismo —por lo que la mejor forma de gobierno que concibe es la de un rey (De regno, 
lib. I, cap. 2)—. Pero también señala en dicha obra que la tiranía es la peor forma de 
gobierno, y que un tirano no es cualquier mal gobernante, sino aquel que desprecia el 
bien común y busca solo el suyo, con lo cual se vuelve lógico que oprima de diversas 
maneras a sus súbditos de mil maneras, pues se deja arrastrar por muchas pasiones 
(ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 3). De ahí que el tirano sea alguien que oprime a su 
pueblo con vejaciones que perjudican el bien común, en tanto se pone en serios 
aprietos la salvación de las almas. 

Ahora bien, Aquino reconoce que no le debemos obediencia a los tiranos cuando 
por medio de leyes injustas ponen en riesgo la salud de nuestras almas. En Suma de 
Teología señala, por ejemplo, que cuando las leyes de los tiranos induzcan a la idolatría 
o a cualquier cosa contraria a la ley divina, no es lícito cumplir con obedecerlas (ca. 
1265-1274/2011a, I-II, q. 96, a. 4). No obstante, en De regno, observamos que Aquino 
concede la obediencia al tirano, siempre que —al margen de lo anterior— sus excesos 
sean moderados, y que sea mejor soportarlo antes que oponerse a él. Todo esto, 
debido a que, de no vencer al tirano, se podría provocar un ensañamiento mayor con la 
población, o que aparezca en su reemplazo un tirano que resulte peor que el anterior 
(ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 6). Aun si la tiranía cometiera excesos intolerables, 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202564

O. Yangali

Aquino no considera que sea legítimo matar al tirano, pues se contravendría la 
doctrina de los apóstoles (Pedro enseña que los súbditos deben obedecer no solo 
a los señores buenos y sencillos, sino también a los malos). Sin embargo, en estos 
casos, aunque no admite que actúe una iniciativa particular, sí considera lícito que 
una autoridad pública destituya al tirano (ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 6). Aquino, 
entonces, no concede el tiranicidio en ninguna circunstancia, aunque sí la destitución 
del tirano. Adicionalmente, indica que, si con todo ello no es posible una solución, 
entonces no queda más que recurrir a Dios, rey de todos, y que por medio de la oración 
pueda convertir el cruel corazón del tirano (ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 6). 

Como podemos ver, si hablamos del concepto de corrupción hasta este momento, 
es necesario ceñirnos a un cierto orden natural y jerárquico de las cosas, el cual no 
es traspasable a no ser en contadísimos casos y bajo determinadas condiciones. 
Dicho orden tiene como prioridad la salvación de las almas, la bienaventuranza y Dios. 
Asimismo, también prioriza la permanencia del orden social y político para guiar a 
las personas a tal fin. En consonancia con ello, este orden jerárquico de la sociedad 
y la política puede pasar por alto algunas formas injustas de dominio e instar a la 
población a tolerarlas. Por lo tanto, por corrupción se entiende, ante todo, aquello 
que corrompe el orden social y político, el bien común, pero se pone el énfasis en 
las condiciones que permitan la salvación de las almas. Si pecadores somos todos, 
corrupto es entonces no solo quien peca, sino aquella persona que, siendo consciente 
de los abusos que comete, se justifica en su mal, manteniéndolo en él y en todo el 
cuerpo social y político. Y si todo pecado resulta, en última instancia, de la soberbia, el 
tirano viene a ser su cristalización, dado que se coloca como el primero, no solo para 
sí mismo, dejando a Dios de lado, sino también frente a los demás, oprimiéndolos y 
arrastrándolos a la descomposición total de la unidad social y política. 

Ahora bien, no todo fue exactamente igual a lo largo de la Edad Media. Ya en 
la última etapa del pensamiento escolástico, hacia finales del siglo xiii e inicios del 
xiv surgirán nuevas formas de aproximarse a la unidad social y política. ¿A qué nos 
referimos con una nueva aproximación en torno a dicha unidad? Debido a la nueva 
ontología propuesta por la escuela franciscana, surgió un cambio de mentalidad. Lo 
que se entendía como unidad para toda cosa o entidad en la escuela tomista era una 
unidad substancial12; es decir, una composición de forma y materia en la que la primera 

12	 Ya desde antes de la escolástica, aunque sobre todo luego de la recepción de la ontología aristoté-
lica, se aceptó la concepción de que la sustancia o esencia es un compuesto de forma y materia. 
La forma viene a ser el principio determinante (o alma) de la sustancia, lo que la configura para 
ser lo que es y no otra cosa, mientras que la materia es aquello físico que es objeto de nuestros 
sentidos en una sustancia. Lo que nos interesa resaltar aquí es que la relación que mantienen estos 
dos principios, la forma y la materia, dentro de la ontología aristotélico-tomista, es la de una unidad 
inseparable. En De ente y esencia (ca. 1256-1259/2011b, cap. 2), Santo Tomás señala que no puede 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 65

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

es el acto de la segunda cuando está en potencia. Así, no es posible separarlas y lograr 
que ambas mantengan una realidad independiente, salvo por medio del intelecto. 

Sin embargo, esta concepción ontológica de los entes cambió con la introducción 
de la llamada distinción formal ex natura rei, propia de la escuela franciscansta 
distinción se popularizó por Juan Duns Escoto, quien le dio un uso particular al 
vincularla con el tema de la creación divina por medio de la omnipotencia de Dios. ¿A 
qué nos referimos con esta distinción escolástica? Nos referimos con la distinción 
que presupone en su ontología que no solo la forma es acto, sino también la materia13. 
Ciertamente, la materia está en potencia con relación a la forma, pero también posee 
una propia actualidad secundaria14. De esta manera, no solo la forma es acto; la 
materia también lo es. Es más, no solo habrá dos actos o formas, la forma y la materia, 
sino que todo aquello que pueda ser concebido de manera separada por el intelecto 
en un ente será una forma que “ha contraído” dicho ente. Así las cosas, cada ente o 
sustancia es una pluralidad de formas que se contraen en él para conformarse en lo 
que es. Este principio contrayente por el que Dios decide conformar a sus creaturas 
fue denominado por los discípulos de Escoto como haeccitas (o sea, “estidad” en 
español). Así, como indica Muralt, Escoto concibe la unidad substancial como algo 
unificado; es decir, una superposición jerárquica de formas en cuyo seno cada una de 
estas formas es distinta realmente y separable la una de la otra (2002, p. 54). Cada 
ente o sustancia es un conglomerado de formas que Dios, al momento de crearlo, ha 
decidido “unir” para darle el ser. 

De esta manera, el compuesto hilemórfico ha pasado a ser un compuesto de dos 
actos, uno subordinado al otro. Ya no se tratará de una unidad substancial al estilo 
tomista, en el que no es posible separarla en la realidad. Ahora bien, ¿qué de todo 
esto nos interesa para los fines del presente trabajo? La novedad está en que, para 

decirse que la esencia de una cosa signifique una relación entre una materia y una forma, como si 
hubiera algo sobreañadido a ellas, sino que la forma es el acto de la materin otras palabras, no es 
que la forma y la materia pudieran existir separadas, sino que ambas forman una sola unidad, como 
si fuesen dos principios inseparables. Esto, debido a que la esencia de una cosa se entiende no solo 
por su forma, sino que incluye también a su materia. Por ejemplo, sería imposible que hablemos de 
esencia humana sin corporalidad, siendo que la esencia no solo es la configuración humana inmate-
rial, sino ella, pero junto con el cuerpo humano. 

13	 Traduce Fernández (1980, pp. 928-929) que, para Escoto en Comentarios Oxonienses a los cuatro 
libros de las Sentencias (dist. XII, q. I), la materia es definida como ente en potencia, porque cuanto 
menos tiene algo de acto. Esto se debe a que el sujeto receptivo del acto de la forma, por ser también 
causa del compuesto, no puede ser nada, porque la nada no puede recibir ser alguno. 

14	 Por eso, al estudiar el pensamiento escotista, Merino sostiene que, si la materia no fuera nada, 
entonces un ente se compondría de forma y nada, lo que sería absurdo. Por ello, la materia debe ser 
concebida con una cierta realidad o actualidad (2004, pp. 121-122). Así, a partir de este momento, y 
a diferencia de la ontología aristotélico-tomista, la forma y la materia son dos principios realmente 
distintos, en tanto que pueden ser concebidos como existentes de manera separada. 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202566

O. Yangali

Escoto, lo que une a una forma con una materia ha sido, desde siempre, la voluntad 
de Dios al momento de crear toda cosa. ¿Y esto qué repercusiones tiene? A partir de 
este momento ya no se concibe que exista una unidad (en tanto vínculo necesario 
o esencial entre una forma y una materia), sino que ambas se unen en virtud de un 
acto voluntario de Dios. Y esto, por supuesto, para todo orden de cosas. Así, ya no 
se asume que hay algo inherente en una cosa que la haga, en virtud de sus partes 
esenciales, tender a ser lo que es y a un fin natural, sino que es un poder exterior a ella, 
la omnipotencia divina, la que le ha impreso dicho fin15. Por supuesto, no es que las 
cosas sean aleatoriamente cualquier cosa, ni que puedan serlo. Dios ha impreso un 
orden existente en el mundo extramental. Lo que resulta interesante, empero, es que 
ya no se concibe que dicho orden sea algo intrínseco a una forma o esencia propia de 
una cosa, sino que ello es así simplemente porque Dios lo ha determinado16. 

Así también, en el ámbito del conocimiento, lo que une a un sujeto cognoscente 
con su objeto conocido no es ya, en principio, la inclinación natural del intelecto para 
recibir las formas extramentales, sino que es la voluntad de Dios la que permite que, 
de acuerdo con su orden establecido, nuestro intelecto pueda aunar a él lo que está 
fuera de nosotros. Tanto es así que, como indica Muralt, posteriormente a Escoto, 
Guillermo de Ockham, otro fraile franciscano, llegó a afirmar que, si Dios lo quisiera, 
de potentia absoluta dei, un sujeto podría producir un acto de conocimiento verdadero, 
independientemente de la presencia (o incluso de la existencia) de un objeto (2002,  
p. 57). De ahí se desprende la idea de que todo conocimiento es posible porque Dios ha 
establecido el orden que observamos, aunque seamos nosotros quienes integramos 

15	 El móvil de este cambio de mentalidad se debió también, en parte, a la cuestión de si Dios podría 
crear cualquier orden en el mundo que fuese distinto al que nos ha tocado. Lógicamente, si Dios 
es omnipotente, afirmación imposible de rechazar, entonces la respuesta es que sí. Y es que, tras 
los conflictos que acontecieron en la universidad medieval frente a los averroístas latinos, quienes 
defendían la filosofía aristotélica y descuidaban elementos de la teología agustiniana, el obispo 
Étienne Tempier hizo una condena en el año de 1277 a 219 tesis de Aristóteles en París. Sin embargo, 
Navarro señala que, de acuerdo con Duhem, esta condena fue esencial para promover un estudio 
experimental de la naturaleza, dado que, si Dios era libre al momento de crear el mundo, entonces 
en él no hay necesidad sino contingencia (2022, p. 41). De esta manera, se fomentó indirectamente 
el estudio de la naturaleza desde la experiencia, lo que nos permite suponer que se promovió, a su 
vez, la concepción de que las cosas sensibles podían estar compuestas de múltiples aspectos a 
estudiar. 

16	 Como traduce Fernández (1980, pp. 904-905), señala Escoto que nada es creado por Dios que no 
haya tenido primero un ser pensado en el intelecto divino y en su voluntad; su primer ser entendido 
fue posible formalmente porque se hallaba entonces como potencia para ser objeto de la omnipo-
tencia divina y ser puesto en la existencia (Ordinatio, lib. II, dist. I, q. 2). Es decir, Dios puede crear 
cualquier cosa, pensándola primero como algo posible, para luego llevarla a la existencia. Dios 
piensa algo, y luego eso existe. Así, podemos decir que lo que hace que una cosa sea lo que es en 
el mundo extramental no es necesariamente una forma o esencia inherente a ella (que la limite de 
por sí), pues ello equivaldría a decir que Dios estaba limitado por un orden formal o esencial antes 
de crear, lo que contradeciría su omnipotencia. De este modo, solo resta decir que es la voluntad 
omnipotente y libre de Dios la que ha determinado que este orden de cosas sea como es.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 67

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

nuestro conocimiento. A raíz de esto, algunos considerarán que las cosas son como 
son y que deben mantenerse así, porque Dios lo quiso, mientras que otros pensarán 
que las cosas son como son, pero que no tienen por qué mantenerse así, porque 
somos nosotros quienes lo formamos. 

A partir de este periodo, lo mismo pasará con el concepto de poder político. Como 
indica Muralt, quienes privilegien el origen divino del conocimiento humano, lo harán 
también con el origen divino del poder político, mientras que quienes destaquen la 
constitución inmanente o humana de los contenidos del conocimiento, privilegiarán 
el origen natural, humano y popular del poder político. Ahí mismo, Muralt agrega que, 
como consecuencia de todo esto, aparecerá un enfrentamiento en el que un poder 
tratará de luchar por excluir al otro, y es allí donde reside el motor mismo de nuestra 
historia universal (2002, p. 68). No es casual que sea a partir de este periodo cuando, 
por ejemplo, Ockham cuestiona el poder tiránico del papa Juan XXII, al buscar 
delimitar su poder a cosas espirituales y no temporales (Ockham, ca. 1327-1329/2014, 
cap. 3). Ockham afirma que lo dicho en Mateo 16:19 por Jesucristo a Pedro sobre las 
llaves del reino, y que lo que ate en la tierra será atado en los cielos, etcétera, no son 
palabras que hayan de entenderse sin excepción alguna, sino que se debe obedecer al 
papa solo en aquellas cosas en las que tiene poder y siempre que no se exceda en la 
forma; y que si se excede con sus preceptos, entonces será lícito resistirlo, pues todo 
lo que mandare el papa que fuese no saludable sino mortífero (por tanto, sin autoridad 
apostólica) lo hace usurpándolo tiránicamente en perjuicio del derecho y la libertad 
ajenas (Ockham, ca. 1327-1329/2014, cap. 21). 

CONCLUSIONES

En conclusión, notamos que el mundo medieval, en un comienzo, presenta una 
concepción jerarquizada de la realidad y, por tanto, también de las relaciones sociales 
y políticas. La armonía de la unidad y la diversidad social recaía en un reflejo de la 
idea de Dios como uno y trino. Y aunque esto se esbozaba sobre la base del amor 
de caridad, concediendo los beneficios que esta axiología cristiana aportaba a los 
más necesitados, muchas veces consideraba las desigualdades sociales como parte 
de una función natural en los individuos. Esto repercutía en la concepción del poder 
y en su relación con la noción de bien común. En la patrística, con San Agustín, la 
concepción del poder es estrictamente teológica: como existe una oposición entre 
los deseos del hombre y los de Dios, para encontrar el orden debido conviene ante 
todo la adecuación a la fe cristiann ese sentido, la corrupción aquí resulta una noción 
muy ligada a la desobediencia de lo espiritual. En cambio, en la escolástica, con 
Santo Tomás de Aquino, el poder en el ser humano se concibe ligado a la noción 
de ley natural, pues somos capaces —por medio de la razón— de conocer aquellos 



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202568

O. Yangali

principios y formas necesarias para gestionar un buen orden. Así, en este momento la 
corrupción es una noción fundamentalmente vinculada a la figura del abuso del poder 
en beneficio propio, y su cristalización es la figura del tirano. Después, con Juan Duns 
Escoto y Guillermo de Ockham, en líneas generales, el poder se fundamenta sobre 
todo en un libre ejercicio de la voluntad, con lo cual la corrupción será el abuso en 
el ámbito del dominio político, lo que gestará las bases remotas de la separación de 
poderes y la igualdad en la Edad Moderna. 

Valga decir que, si bien a lo largo de la Edad Media prima un modelo o paradigma 
teocéntrico, nótese también la tendencia “comunitaria” en torno a la noción de poder, 
dado que retrata la capacidad que se tiene para generar las condiciones del bien 
común. En el cristianismo, si bien la salvación del alma es personal, también implica un 
quehacer social y político amparado en el amor de caridad y, en este sentido, no es un 
asunto exclusivamente relegado al individuo (para que se salve él solo). Tal vez el afán 
de enriquecimiento individual excesivo no era una meta en la mentalidad de aquella 
época, dada la axiología cristiana que lo atemperaba; esto cambia, más bien, en favor 
de un individualismo, en la medida en que aparece el sistema económico capitalista 
moderno. Probablemente, entonces, las diferencias económicas entre un noble y un 
plebeyo en dicha época no eran tan abismales como lo son hoy entre un millonario 
y alguien pobre. Más allá de ello, el mundo medieval nos muestra herramientas 
conceptuales para entender también cómo subsiste la tendencia al beneficio propio, 
corrompiendo no solo las estructuras sociales, sino además alegando la superioridad 
de unos frente a otros. Aunque, al mismo tiempo, como hemos pretendido mostrar 
en esta exposición, el mundo medieval nos invita a reflexionar sobre un horizonte 
espiritual compartido —el cual nos compromete a superar las injusticias que lo 
puedan oscurecer—, sobre la base de las justificaciones de dicha época, comparables 
a las que concebimos en nuestros días para los asuntos públicos que nos conciernen. 

REFERENCIAS

Aristóteles. (1982). Tratados de lógica: Vol. i. Órganon (M. Candel Sanmartín, Trad.). 
Gredos. (Obra original publicada ca. 385-370 a. C.)

Aristóteles. (1983). Acerca del alma (T. Calvo Martínez, Trad.). Gredos. (Obra original 
publicada ca. 350-335 a. C.)

Aristóteles. (1998). Metafísica (V. García Yebra, Trad.). Gredos. (Obra original publicada 
ca. 350-335 a. C.)

Bacigalupo, L. (2022). Aristóteles en París. Cómo la filosofía aristotélica en la Edad Media 
puso las bases de la modernidad. Pontificia Universidad Católica del Perú, 
Fondo Editorial.



En Líneas Generales n.o 14, diciembre 2025 69

DOSIER: FILOSOFÍA Y CORRUPCIÓNNaturaleza de la corrupción en la Edad Media 

Bellina, G. (2019). “Una sola fe… diversas costumbres”. Las cartas de San Gregorio Magno 
y la Evangelización de los anglos. Universidad Católica Sedes Sapientiae, Fondo 
Editorial.

Blázquez, N. (2012). Filosofía de San Agustín. Biblioteca de Autores Cristianos.

Catecismo de la Iglesia católica. (s. f.). Primera parte. La profesión de la fe. https://www.
vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p2_sp.html.

Cipriani, N. (2023). El Espíritu Santo, amor que une. Pneumatología y espiritualidad en san 
Agustín. Editorial Agustiniana.

Coda, P. (2010). Dios uno y trino. Revelación, experiencia y teología del Dios de los 
cristianos. Secretariado Trinitario.

Fernández, C. (1980). Los filósofos medievales (Vol. ii). Biblioteca de Autores Cristianos. 

Gilson, É. (1985). La filosofía en la Edad Media. Desde los orígenes patrísticos hasta el fin 
del siglo xiv. Gredos.

Merino, J. A. (2004). Metafísicn J. A. Merino Abad & F. Martínez Fresneda (Coords.), 
Manual de filosofía franciscana. Biblioteca de Autores Cristianos.

Moriones, F. (2011). Teología de San Agustín. Biblioteca de Autores Cristianos. 

Muralt, A. (2002). La estructura de la filosofía política moderna. Istmo. 

Navarro, J. (2022). Ciencia-religión y sus tradiciones inventadas. Un recorrido 
historiográfico. Tecnos. 

Nueva Biblia de Jerusalén. (1999). Desclée de Brouwer. 

Ockham, G. de. (2014). Sobre el gobierno tiránico del papa (P. Rodríguez Santidrián, 
Trad.). Tecnos. (Obra original publicada ca. 1327-1329)

Reale, G., & Antiseri, D. (1991). Historia del pensamiento filosófico y científico. Antigüedad 
y Edad Media (t. i). Herder. 

San Agustín. (2009a). Obras completas iii: obras filosóficas (M. Fuertes Lanero, Trad.). 
Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 386-400)

San Agustín. (2009b). Obras completas v: De la santísima trinidad (L. Arias, Trad.). 
Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 400-420)

San Agustín. (2009c). Obras completas xvi: La ciudad de Dios (S. Santamarta del Río & 
M. Fuertes Lanero, Trads.; t. i). Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original 
publicada ca. 413-426)

San Agustín. (2009d). Obras completas xvii: La Ciudad de Dios (S. Santamarta del Río & 
M. Fuertes Lanero, Trads.; t. ii). Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original 
publicada ca. 413-426)

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p2_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p2_sp.html


En Líneas Generales n.o 14, diciembre 202570

O. Yangali

Santo Tomás de Aquino. (2009). Suma de teología (Comisión de Traductores de BAC, 
Trad.; Vol. i). Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 
1265-1274)

Santo Tomás de Aquino. (2011a). Suma de teología (F. Barbado Viejo, Trad.; Vol. ii). 
Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 1265-1274)

Santo Tomás de Aquino. (2011b). El ente y la esencia (E. Forment Giralt, Trad.). Ediciones 
Universidad de Navarra. (Obra original publicada ca. 1256-1259)

Santo Tomás de Aquino. (2018). La monarquía (L. Robles Carcedo & Á. Chueca Sancho, 
Trads.). Tecnos. (Obra original publicada ca. 1265-1267)


