Naturaleza de la corrupcion en la Edad Media:
la relacion entre poder y bien comun

THE NATURE OF CORRUPTION IN THE MIDDLE AGES: THE
RELATIONSHIP BETWEEN POWER AND THE COMMON GOOD

Oscar Yangali Nifiez

Facultad de Teologia Pontificia y Civil de Lima, Perd

oyangali@ftpcl.edu.pe
https://orcid.org/0000-0002-0817-0165

RESUMEN

El presente articulo hace una exploracién histé-
rica de los conceptos de poder y corrupcién
desde la Alta hasta la Baja Edad Media. Para
sostener nuestra interpretacion y discusion
acerca del tema, nos servimos del desarrollo
ontolégico de las nociones mas importantes
en algunos de los representantes del periodo
medieval. En una primera parte, analizamos el
concepto del Dios cristiano como ideal regu-
lador en la patristica, y como se relacionan las
nociones de poder y corrupcién con la idea de
lo espiritual. En una segunda parte, desarro-
llamos cédmo evolucionan las nociones de poder
y corrupcion en la escoléstica, y como ello nos
permite comprender las bases de la filosofia poli-
tica moderna. Finalmente, se ofrecen algunas
conclusiones de la investigacion, invitando a la
reflexién y al contraste con el tiempo presente.

PLABRAS CLAVE: Medioevo / bien comun
/ poder / corrupcion / ontologia

®0

ABSTRACT

This article offers a historical exploration
of the concepts of power and corruption, in
their development from the High to the Low
Middle Ages. To this end, we draw on the
ontological development of the most important
notions in some of the representatives of the
medieval period to support our interpretation
and discussion of the topic. In the first part,
we develop the concept of Christian God as
regulating ideal in the Patristic period, and how
the notions of power and corruption relate to
the idea of the spiritual. In the second part, we
explore how the notions of power and corruption
evolved in Scholasticism, and how this allow
us to understand the foundations of modern
philosophy. Finally, we offer some conclusions
from the research, inviting us to contrast and
reflect on the present.

KEYWORDS: medieval / common good /
power / corruption / ontology

doi: https://doi.org/10.26439/en lineas.generales2025.n014.8152

Recibido: 18.08.25 / Aprobado: 15.09.25

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025, ISSN (en linea) 2616-6658, pp. 53-70


https://doi.org/10.26439/en.lineas.generales2025.n014.8152
mailto:oyangali@ftpcl.edu.pe
https://orcid.org/0000-0002-0817-0165
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

0. Yangali

INTRODUCCION

La nocion de corrupcién llama nuestra atencion pues constituye un problema para
lograr el desarrollo de instituciones y una buena convivencia social. Durante el
periodo medieval, dicha nocién también fue importante, al buscarse la manera de
evitar su instauracién para generar un espacio social idéneo para la cristiandad. Sin
embargo, esta nocion fue conceptualizada de distintos modos a lo largo de dicho
periodo, no siendo un concepto carente de evolucién. Asi, el objetivo del presente
trabajo es abordar el concepto de corrupcion durante la Edad Media, y su relacion
con las nociones de poder y de bien comun. La importancia del tema de la corrup-
cion radica en examinar las diferencias y particularidades que tuvo este concepto a
lo largo de la Edad Media, con miras a extraer alguna semejanza con lo que general-
mente comprendemos con dicho término en nuestro mundo contemporaneo. Nos
concentraremos sobre todo en los aportes de San Agustin, Santo Tomas de Aquino,
Duns Escoto y Guillermo de Ockham. De esta manera, facilitaremos nuestra compren-
sion de por qué hoy en dia permanecen ciertos modos de relacidén que denominamos
corruptos, aunque carezcan ya del trasfondo politico y teolégico que los acompafié
en el periodo medieval. Esta semejanza, como veremos, guarda relacién con ciertas
formas de favorecimientos y privilegios, pero justificados —o injustificados para noso-
tros— sobre la base de una ontologia y cosmovisién propias de las limitaciones de la
época.

Ahora bien, ;qué es el poder o como fue concebido en la Edad Media? Asimismo,
¢qué relacién guarda la nocién de poder con la de bien comuin? Para responder a
estas preguntas, es necesario contextualizar las condiciones generadas con el
nacimiento del cristianismo en la Antigliedad tardia. Como sabemos, el cristianismo
se expande en el Imperio romano y se convierte en su religién oficial en el afio 380,
bajo el emperador Teodosio. Mencionar su oficializacién es importante porque, muy
aparte del hecho de las restricciones graduales que apareceran contra otras religiones
consideradas paganas, indica el desarrollo cultural de Romay de los préximos reinos
cristianizados que adoptaron una forma cristiana de mentalidad. Esta supondra
ciertas creencias provenientes de la fe, asi como otras provenientes de la filosofia
griega, lo que tendra consecuencias en las practicas sociales y politicas del momento.
Y es que, dado que se sobrepone la creencia en un Dios que es omnipotente y que
busca, al mismo tiempo, comunicar su amor a la sociedad, el bien comun tendra que
ser alcanzado por medio no solo de buenas acciones, sino con un gobierno recto que
lo permita. Asi, bajo el entramado de ambos componentes, teolégico y filoséfico, se
justificaran muchas prerrogativas politicas, pues estos constituyeron el horizonte de
toda reflexion en esta Antigliedad tardia previa a la Edad Media. La nocién de poder
serd, pues, concebida también bajo esta perspectiva.

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025



Naturaleza de la corrupcion en la Edad Media DOSIER: FILOSOFIA Y CORRUPCION
T

LA ALTA EDAD MEDIAY EL DIOS CRISTIANO COMO IDEAL REGULADOR

A partir de lo mencionado, se puede decir que cada época se mueve bajo un ideal
regulador; el Dios cristiano es el que pervivird a lo largo de la Edad Medis importante
sefalarlo, porque se refiere a una época que podemos calificar de teocéntrica, en
tanto que Dios era la fuente originaria de todo tipo de conocimiento sobre cémo es
el mundo y, por ende, de cudl seria la mejor forma de gobernarlo'. Y es que, dentro
de esta visién de las cosas, el gobierno humano debe, en suma, imitar el gobierno de
Dios con respecto a su creacion. ;Y como entender el gobierno de Dios? Hay que decir
que Dios, el sumo bien, gobierna al mundo con su amor, dado que él mismo lo es en
esta concepcién cristians prudente recordar aqui que en el cristianismo se concibe
a la creacion como un acto libre del amor de Dios. Asi, se da una sujecion de todo lo
creado gracias a este amor que Dios transmite transversalmente a sus creaturas:

Porque en él fueron creadas todas las cosas, en los cielos y en la tierra, las
visibles y las invisibles, tronos, dominaciones, principados, potestades: todo fue
creado por él y para él, él existe con anterioridad a todo, y todo tiene en él su
consistencia. (Nueva Biblia de Jerusalén, 1999, Colosenses, 1:16-17)
De esta manera, el ideal regulador o cosmovision que se inicia en este periodo
de la historia contempla el amor de Dios y su poder para sujetar en armonia todo lo
creado.

¢Y cémo entender esto desde el punto de vista de la misma teologia cristiana?
Pues, en la medida en que el Dios cristiano es uno, transmite su unidad a cada creatura
para ser lo que es, como causa primera. Todo lo que es, es uno para ser lo que es.
Ahora bien, para ello, ser algo uno, no solo es necesario que Dios les confiera la vida
a las creaturas, sino que esta vida —para mantenerse y definirse como tal— debe
buscar permanecer en la unidad. Esta unidad, empero, debe ser entendida como algo
que incluye la armonia, dado que las cosas se constituyen en ser una vida siempre
que sean capaces (o no) de vivir con arreglo a lo que las unifica o las destruye. Por la
misma razon que un cuerpo se mantiene sano en lamedida en que armoniza sus partes
con una buena alimentacion, ejercicio y demas cuidados, asi la vida es posible y nos

! Aungue tal vez sea evidente, hay que recordar que, con la introduccién del cristianismo en la Europa
de la Antigliedad tardia como religiéon dominante, se gestara la idea de un Dios que ordena sus
deberes al ser humano, y que es en la obediencia a Dios donde radica la razén de ser ultima de su
cumplimiento. Como indican Reale y Antiseri, la nocién de un Dios que prescribe leyes morales, la
de un Dios legislador, es algo ajeno a los filésofos griegos, siendo el Dios biblico el que entrega a
los hombres la ley como mandato (1991, p. 338). De este modo, el cumplimiento de toda norma
coincide con la obediencia a Dios y, en general, una buena administracion o gobierno debe orientarse
a ello. Agregan Reale y Antiseri que toda virtud, como supremo bien moral, consiste en cumplir los
mandamientos de Dios, coincidiendo esta obediencia con la santidad, algo que los griegos conside-
raban en segundo plano (1991, p. 338). En suma, gobernar bien es algo que debe ir de la mano con
lo que Dios dicta que debe ser.

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025

55



56

0. Yangali

permite permanecer en la unidad que es cada uno de nosotros. Por otra parte, hay que
agregar que, en el cristianismo, Dios también es entendido como trino; es decir, que
Dios es Padre, Hijo y Espiritu Santo. De manera que, si bien debe ser entendido como
unidad, resulta que en su mismo ser también entrafia una “diferencia” de personas,
una cierta alteridad, dado que cada persona divina es distinta de la otra. Ahora bien,
se trata de una alteridad, por supuesto, armonizada en virtud del amor que se tienen
estas personas, lo que las constituye en el ser perfecto que es?. Es decir, no es un Dios
que pueda ser concebido como algo incomunicado, sino que se trata de un Dios que,
en su misma intimidad, en su esencia o sustancia, implica la relacion®.

Para entenderbien como se desarrollaesta concepcidonalolargo dela Edad Media,
es necesario conocer la contribucién que hace San Agustin al respecto. Partiendo de
la herencia de la I6gica de Aristételes, segun la cual la sustancia es todo aquello que
es o implica esencialmente una entidad, y el accidente es todo aquello que esta en
una sustancia o sujeto, San Agustin intentard explicar cémo podemos concebir lo
que es Dios. En sus Tratados de Iégica (Organon), en Categorias, Aristételes estableci6
que una sustancia* es aquello que no se dice de un sujeto ni esta en un sujeto, como,
por ejemplo, un hombre o un caballo individuales (Aristételes, ca. 385-370 a. C./1982,
2a, 12-19). Es decir, una sustancia es aquello que es ante todo una cosa, y lo es
en su individualidad misma. De esta manera, en el mismo texto, un accidente
consistird en cualquier otra explicacion que se dé fuera de lo que es una sustancia
o entidad (por ejemplo, conceptos como blanco o corre) (Aristoteles, ca. 385-370
a. C./1982, 2b, 32-37). De este modo, accidente es todo aquello que estd en una
sustancia, pero que, al no denotar lo que es en si una cosa, siempre puede cambiar,

2 Enel pensamiento de San Agustin, el amor es lo que nos permite lograr la unidad y el bien, del mismo
modo que Dios es uno y es el bien en la medida que en si mismo es amor. Por eso, como indica
Gilson, solo el cristiano es quien posee al sumo Bien, que es Dios, pero lo posee junto con todos los
cristianos, pues los hombres que aman a Dios estan unidos a El por el amor que le tienen, y estan
unidos entre si debido a su comun amor a Dios, de donde un pueblo o sociedad es el conjunto de
hombres unidos en la prosecucion y en el amor de un mismo bien (1985, p. 128).

3 Por eso, no es casual que desde sus inicios el cristianismo haya sostenido que siempre es posible
lograr la unidad o relacién entre las diferencias de los pueblos. En su estudio introductorio a las
Cartas de San Gregorio Magno, uno de los autores preferidos por el agustinismo, Bellina expone que,
para dicho autor, Roma debia garantizar la cohesién-unidad del occidente en las costumbres, la fe y
en la caridad, sefialando también repetidamente la necesidad de cierta apertura hacia la diversidad
de costumbres, lenguas y tradiciones, dialogando con opiniones diversas y superando la dispersion,
por supuesto bajo una sola fe (Bellina, 2019, p. 30). En principio, en la concepcion del Dios cristiano
se concibe la idea de que todos somos uno en Dios, aunque cada uno, y cada pueblo, represente una
parte diferenciada y diversa.

4 Valga aclarar que preferimos la traducciéon convencional del término sustancia para traducir el griego
ovoia, a pesar de que la traduccién ofrecida por Miguel Candel Sanmartin coloca la palabra entidad,
dado que, para los fines del presente trabajo, nos ayudara a entender mejor los temas abordados en
la Edad Media.

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025



Naturaleza de la corrupcion en la Edad Media DOSIER: FILOSOFIA Y CORRUPCION
T

mientras que dicha cosa permanece sustancialmente siendo lo que es®. En efecto,
un hombre puede ser blanco o no, correr o no correr, etcétera, y seguir siendo un
hombres®.

Asi, en De Trinitate (De la santisima trinidad), escribe San Agustin que en Dios
nada se afirma segun el accidente, porque nada mudable hay en El, pero tampoco
todo lo que se diga de El se dira segun la sustancia (San Agustin, ca. 400-420/2009b,
V, 5, 6). Afirma esto debido a que del Dios cristiano decimos que es padre o que es
hijo, términos que son relativos; es decir, son términos que entrafian una relacién con
otro. En efecto, nadie es padre sino de un hijo, ni nadie es hijo sino de un padre. Asi, al
ser Dios uno, cada persona de la trinidad —por ejemplo, el padre o el hijo—, no puede
ser una sustancia. Y es que, para la l6gica aristotélica, términos como padre o hijo son
relativos, dado que no son posibles de predicarse sino en relacion con otro. Por eso, la
relacion es para Aristoteles un accidente, ya que no es algo que siempre permanezca
y se diga de un sujeto. Sefiala Aristételes en sus Categorias que todo lo respecto a algo
se dice acerca de un reciproco: por ejemplo, un esclavo respecto de su sefior, el sefior
respecto de un esclavo, o lo doble respecto de una mitad, y la mitad respecto de lo
doble (Aristoteles, ca. 385-370 a. C./1982, 6b26-33). Asi, por ejemplo, se es esclavo
de un sefior, pero si muere el sefior, ya no se da dicha relacién, al menos no entre ese
amo y ese esclavo. Asi, en la |6gica aristotélica se es padre siempre que se tenga un
hijo, y se es hijo siempre que se tenga un padre, por lo que al terminar la vida de una
de estas entidades se acabara la relacién. De ahi que ella sea un accidente: no es algo
que permanezca de manera necesaria durante toda la vida de dichas sustancias.

Sin embargo, en su texto citado, San Agustin afirma que, debido a la eternidad
de Dios, esta relacion entre el Padre y el Hijo no puede ser accidente, porque uno
siempre es Padre y el otro siempre es Hijo (San Agustin, ca. 400-420/2009b, V, 5, 7).
Y es que, en efecto, en Dios se da la relacién del Padre con el Hijo, pero no como

5 Usamos el texto de las Categorias de Arist6teles para exponer esta parte del trabajo debido a que
fue el texto que se conocié durante la Alta Edad Media y que llegd a conocer San Agustin. Obras mas
conocidas por nosotros hoy, como la Metafisica, no fueron conocidas por los padres de la Iglesia y
demas cristianos sino hasta llegada de la escolastica de la Baja Edad Media, gracias a la influencia
arabe.

5  En la medida en que nos ayude a aclarar la distincion aristotélica entre sustancia y accidentes,
podemos exponer dicha distincion tal y como se concebira en la Metafisicsto debido a que esta
distincién no cambié significativamente para lo que nos interesa sefialar en esta parte del trabajo.
Dice Aristoteles (ca. 350-335 a. C./1998) en su Metafisica que substancia (ovoia) se llama a los
cuerpos simples, y se llaman tales porque no se predican de un sujeto, sino que todo lo demas se
predica de ellas (V (Z), 1017b 10-15). Asimismo, sefiala Aristételes en dicho texto que por accidente
(oupBePnkoc) se dicen las cosas que se dan en un mismo ente, o porque se da en algo que existe,
o porque existe aquello en lo que se da eso que predicamos (V (Z), 1017a 17-23). En otras palabras,
sustancia es todo aquello que es una cosa o entidad, mientras que accidentes son las propiedades
que le pertenecen a una cosa o entidad.

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025

57



58

0. Yangali

algo que pueda cambiar, por lo que no se trata de una relacién accidental’. Entonces,
¢como se da esta relacion? Defiende San Agustin que la identidad entre el Padre y el
Hijo no se da en los mismos términos, pues evocan una relacién, pero esta se da en
la misma naturaleza divina. Por eso, luego San Agustin sefiala que queda en pie la
consustancialidad del Padre con el Hijo, pues en ambos es una misma la esencia (San
Agustin, ca. 400-420/2009b, V, 5, 8). De ahi que, a partir de eso, se usard con normalidad
la expresién de que en Dios la relacién es sustancial, por no ser accidental®. ;Y el
Espiritu Santo dénde queda? Agregara San Agustin en esta obra que el Espiritu Santo
es el amor sumo, el lazo que une a los dos, Padre e Hijo, y nos somete a ellos, pues
esta escrito que Dios es amor (ca. 400-420/2009b, VII, 3, 6). En la tradicion cristiana,
el Espiritu Santo es el santificador y, en tanto ello, es la persona divina que comunica
la unidad en Dios, asi como a todos nosotros, por medio del amor: “y la esperanza no
falla, porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu
Santo que nos ha sido dado” (Nueva Biblia de Jerusalén, 1999, Romanos, 5:5). Por
ende, el Dios cristiano es unoy trino, y su esencia implica necesariamente la relacién®.

Siendo todo esto asi, podemos asumir que el gobierno de Dios para con sus
creaturas consistira, desde un primer momento, en dejar impresa en toda su creacién
el ideal de llegar a ser una relacién y armonia de partes diferenciadas. Ciertamente,
cada creatura es distinta de la otra, pero ello no impide que puedan vivir en unidad, la
cual —envirtud del amor— debe imitar la unidad plena y ordenada de Dios, posibilitada
por el Espiritu. De este modo, si bien el periodo medieval compartira con otras épocas

7 Debemos recordar, por si es el caso, que no hay que confundir la procesién del Hijo con respecto
al Padre (la cual se da en la misma eternidad), con la encarnacién del Hijo en la historia y tiempo
de la humanidad. Asi lo indica el Catecismo de la Iglesia catdlica (s. f., primera parte, segunda
seccidn, capitulo |, articulo 1, parr. 2, n. 242), siguiendo el segundo concilio ecuménico reunido en
Constantinopla en el afio 381, que conservé la férmula de la consustancialidad del Padre y el Hijo.

8 Asilo mencionarg, por ejemplo, Santo Tomas de Aquino siglos mas tarde. En su Suma de teologia
sostiene que todo lo que en las cosas creadas tiende a ser accidental, al transferirlo a Dios tendra
que ser sustancial, porque en Dios nada estd como un accidente en un sujeto, sino que todo lo que
hay en él corresponde a su misma esencia, por lo que, respecto de la relacion, que en las cosas
creadas tiene ser accidental, en Dios tiene el ser de la esencia divina siendo completamente idéntico
con ella (ca. 1265-1274/2009, 1, q. 28, a. 2).

®  Puede ser interesante notar como las categorias de Aristételes, que son las categorias de un filésofo
griego, no alcanzan para explicar lo que es la esencia del Dios cristiano. Por ello, San Agustin y otros
filésofos cristianos haran un esfuerzo por adecuarlas a las nuevas realidades que les convocan.
Hablar de una “relacién sustancial” puede desafiar a nuestra comprensién usual de las cosas, pero
no hay otra manera de expresar el hecho de que Dios es esencialmente amor, y que lo es eterna-
mente, sin recurrir a una nueva forma de categorizar. No se trata de forzar las categorias griegas
para explicar al Dios cristiano, sino de exigir que dichas categorias expliquen algo que todavia no
comprendemos bien, pero que en cierta forma podemos postular. Como indica Coda, cuando se
utiliza el término ousia, la teologia no hace una helenizacién de la fe; por el contrario, comienza un
proceso de deshelenizacion de las categorias filoséficas tradicionales, abriéndolas hacia un nuevo
significado (2010, p. 164).

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025



Naturaleza de la corrupcion en la Edad Media DOSIER: FILOSOFIA Y CORRUPCION
T

la descripcién del poder como aquello que permite tener un dominio legitimo sobre un
grupo humano subordinado, lo especificamente medieval estard en concebir al poder
como la capacidad de un gobierno conjunto de relacionary gestar las condiciones para
que la poblacién pudiera conducirse a la salvacion de sus almas; es decir, a Diosy a la
bienaventuranzs oportuno mencionar que decimos un gobierno conjunto porque en
la Edad Media, a diferencia de la modernidad, el poder se encontraba descentralizado
en varias partes: reyes, sefiores feudales, nobles, militares, etcétera.

Asi,comoindicaBlazquez, paraSan Agustin, tantolasleyes civiles comolasociedad
en si deben estar en funcién del bien comun, lo cual implica la tutela y el desarrollo de
los derechos individuales y colectivos, de modo que cada cosa tienda a su propio fin,
para que la paz y la tranquilidad publica o convivencia quede asegurada (2012, p. 182).
Sin embargo, si bien esto es cierto, el fin de la politica medieval consistird no solo
en una recta administracién, sino en la confirmacién de diversos 6rdenes jerarquicos
establecidos por el hombre con miras a imitar un orden establecido por el mismo Dios.
He ahila peculiaridad de esta cosmovision medieval que nos interesa analizar. Sibien el
gobierno de Dios implica el amor de caridad, cada uno tiene una suerte de lugar natural
en la sociedad, como las cosas lo tienen en el mundo, lo que podria implicar que una
situacion de desventaja social dentro de la jerarquia no pase por ser cuestionada. Por
eso, si en este contexto queremos hablar de desorden, debemos hablar de algo que
incluye el que el hombre no respete las jerarquias legitimadas no solo por un gobierno
de turno, sino por Dios mismo. De ahi que haya una pugna entre el orden deseado por
Dios y un supuesto orden, o mas bien desorden, que podria incentivar el hombre contra
ello. Y es que, en esta concepcidn cristiana, asi como hay una pugna en el interior
del ser humano, en su alma, que lo hace tender al mal y a la desintegracién debido
al pecado original y su conciencia del bien, en la sociedad hay también una pugna
entre quienes respetan las jerarquias establecidas y quienes no, siendo estos ultimos
quienes atentan contra el bien comun o natural.

Y es que sera San Agustin quien coloque esta impronta en el porvenir para todo
gobierno que se justifique como cristiano. En La ciudad de Dios nos dice que por este
titulo entiende a aquella ciudad que nos testifica la Escritura que, por disposicién de
la providencia suprema, que supera por su autoridad divina al pensamiento de los
gentiles, sojuzga toda suerte de ingenios humanos (San Agustin, ca. 413-426/2009c,
Xl, 7). De esta manera, por “ciudad de Dios” nos referimos a aquella sociedad en la
que los hombres se constituyen por el amor a Dios y a todo precepto dictado por
él. Mientras que los ciudadanos de una ciudad terrena anteponen sus dioses frente
a este fundador de la ciudad santa, ignorando que él es Dios de dioses, pero no de
dioses que son falsos, impios y soberbios (San Agustin, ca. 413-426/2009c, XI, 1). De
modo que, quienes pretenden vivir en una ciudad terrena, viven en realidad conforme
a sus deseos terrenales amandose a si mismos por encima de Dios. Por lo tanto, la

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025

59



60

0. Yangali

diferencia ultima entre una sociedad ordenada y una que no lo es radica en escoger
una de dos posibilidades: una sociedad que se somete a la voluntad de Dios, u otra
que se somete a su propia voluntad, que, en principio, es ciega y corruptible™.

Como es patente, en lo analizado por San Agustin, el interés principal esta puesto
en la obediencia a la voluntad de Dios o, dicho de otro modo, en la legitimidad de
un gobierno cristiano. Mas alld de eso, no hay un examen sobre si esta forma de
gobierno puede cuestionar ciertas relaciones jerarquicas y politicas establecidas en
dicha sociedad. De hecho, en La ciudad de Dios nos habla acerca del justo derecho
de dominio (De aequo iure dominandi) y nos dice que, asi como nuestros santos
patriarcas, aunque tuvieron esclavos y administraron la paz doméstica distinguiendo
la condicién de estos respecto de sus hijos, en lo relativo al culto a Dios, que es en
quien estriba la esperanza de los bienes eternos, miraban con la misma solicitud a
todos los miembros de su casa (San Agustin, ca. 413-426/2009d, XIX, 16). Es decir,
aunque hay una censura respecto de cualquier maltrato o castigo injustificado a los
esclavos, sobre todo si eso perjudica su acercamiento a la fe, no hay una censura
como tal acerca de su posesion. De ahi que también sefiala que, dado que la familia
es el principio y la parte minima de la ciudad, y que toda parte refiere a la integridad
del todo en la que participa, se sigue que la paz doméstica debe ordenarse a la paz
ciudadana, armonizando la convivencia tanto en el mandar como en el obedecer (San
Agustin, ca. 413-426/2009d, XIX, 16).

Por consiguiente, en ultima instancia, se entiende una oposicion entre las dos
ciudades, la de Dios y la de los hombres. Pero no tanto un cuestionar las relaciones de
dominacién que pudieran ser injustas o corrompidas entre los seres humanos, sino
en que, establecidas como tales, no fueran obedecidas si no contribuian a conducir
a las almas a Dios. En esto radicaria en ultima instancia la verdadera corrupcion; a
saber, la del alma y no la que concierne a lo material. De hecho, San Agustin suele
poner tanto el énfasis en lo espiritual que lo material aparece como reflejo de un cierto
desorden. Como lo explica Cipriani, el Espiritu Santo no solo perdona los pecados,
sino que también, al derramar la caridad en los corazones, los purifica y renueva,
haciéndolos pasar, progresivamente, de la innata condicién carnal a la condicién
espiritual de los hijos de Dios (2023, p. 193). No obstante, debemos precisar que esto

© No debemos pasar por alto el enfoque teoldgico de toda esta concepcion, dado que, para San
Agustin, si bien hay un reconocimiento de la voluntad como aquella que es capaz de tornarse hacia
Dios o no, hay que precisar que en esta concepcion cristiana se requiere de la gracia, que siempre es
espiritual, para poder lograrlo. Por eso, Moriones indica que la gracia por la que aboga San Agustin
se trata de una gracia interna y de “inspiracién de la caridad”, la cual ilumina nuestro entendimiento
para saber lo que debemos hacer y, sobre todo, enciende el amor a Dios en nuestra voluntad para
hacer eso que sabemos que debemos hacer (2011, p. 275). En este contexto, sin el Espiritu es impo-
sible lograr nada.

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025



Naturaleza de la corrupcion en la Edad Media DOSIER: FILOSOFIA Y CORRUPCION
T

apunta a la transfiguracién de nuestra sensibilidad, de modo que no siga al odio y al
miedo —que muchas veces nos llevan a obrar mal contra quienes no nos han hecho
nada— sino que ella debe seguir a la piedad y a la justicia.

LA BAJA EDAD MEDIA Y LA ESCOLASTICA: PODER Y CORRUPCION

Cabe decir que esta forma de pensar agustiniana marcé la pauta para toda la Edad
Media en general, e incluso para el periodo Barroco. Sin embargo, con el desarrollo de
la escoldstica y la recepcion del pensamiento aristotélico cambiaran algunas formas
de aproximarse al ser humano y la valoracion sobre sus capacidades naturales de
conocer. Por ejemplo, como sabemos, a diferencia del pensamiento agustiniano,
que concebia a nuestro intelecto como permanentemente necesitado de ilumina-
cion divina para conocer, en la escolastica se concebira al intelecto como capaz de
abstraer sus propios contenidos desde su capacidad “agente”. Y es que, para San
Agustin, siguiendo una influencia platénica, se concibe al conocimiento humano y
su transmisién en general como algo permanentemente mediado por una ilumina-
cion divina en nuestra almn Del maestro nos dice que, cuando captamos algo con la
mente, el entendimiento y la razén, expresamos lo que percibimos en la luz interior de
la verdad, con la cual estd iluminado nuestro hombre interior. Asi, quien nos escucha,
si contempla con una mirada simple y secreta esas realidades, comprendera lo que
decimos, pero no en virtud de nuestras palabras, sino por las mismas cosas que Dios
le revela interiormente (San Agustin, ca. 386-400/20094, XII, 40).

Sin embargo, tras recibir la doctrina de Aristételes, los filésofos medievales
adquirieron un nuevo modo de analizar sus temas de estudio. Incluso el estudio de
la teologia revelada se vera modificada en su metodologia. Como indica Bacigalupo
respecto de la teologia revelada, antes de Aristételes, lo que un pensador europeo
consideraba que podia saber o conocer sobre la realidad, era a partir de las doctrinas
escondidas detras de las creencias mitoldgicas reveladas por la divinidad (2022,
p. 329). Es decir, tras la llegada de las obras aristotélicas, en occidente se empezara
a confiar mas en el uso de una racionalidad metédica y en el apoyo de la evidencia
empirica. De todos modos, esto sera positivo desde el punto de vista de una mayor
confianza en las capacidades humanas para llegar al conocimiento de la realidad.
Y esto, como se menciond, por la aceptacion de una capacidad “agente” en nuestro
intelecto. En el contexto del siglo xii, la filosofia escolastica de Santo Tomds de
Aquino, siguiendo a Aristételes™, planteaba que no era necesaria ninguna iluminacion

" Aristételes introduce la teoria de que nuestro intelecto se compone de dos dimensiones que parti-
cipan al momento de conocer. Estas son el “intelecto agente” y el “intelecto paciente”. Esto lo vemos
desarrollado en su Acerca del alma, en el que afirma que, como en la naturaleza siempre existe algo

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025

61



62

0. Yangali

divina como algo permanente para que el ser humano pudiera conocer, dado que
para ello Dios habia colocado en él el “intelecto agente”. En Suma de teologia, Santo
Tomas consideraba que el intelecto humano tiene una propia luz intelectual, que de
por si es suficiente para conocer algunas cosas inteligibles (aquellas que alcanzamos
a través de lo sensible), aunque existen otras cosas inteligibles mas altas que no es
posible conocer si tal intelecto no es perfeccionado por una luz superior (ca. 1265-
1274/2011a, I-1l, g. 109, a. 1). En otras palabras, para todo conocimiento natural Dios
ha facultado al ser humano con una luz propia, la del intelecto agente, que le permite
conocer sin su intervencion. La intervencién de la luz divina solo se requerira para
conocer las realidades sobrenaturales o milagrosas.

Conviene sefialar que este periodo al que pertenece el desarrollo de la escolastica,
conocido como feudalismo, mantiene la concepcién anterior de que el bien comun
depende de unarectadistribucién del poderen una sociedad jerarquizadvidentemente,
por jerarquizada aqui nos referimos a ciertas estructuras y érdenes sociales tomados
por inmutables y que inducen a perpetuar la creencia de que el bien comin depende
de mantener dichas relaciones sociales y politicas —que, hoy sabemos, muchas veces
se trata de prebendas y privilegios—.

Como se ha visto, en la época medieval las jerarquias no eran percibidas por
injustas, dado que en esta mentalidad también habia una ontologia que justificaba
estas clasificaciones sub specie aeternitatis. Por ejemplo, Santo Tomads de Aquino en
Suma de teologia decia que la ley es la regla y medida de nuestros actos, y que —como
el término ley deriva del término ligar —, esta induce a obrar de tal o cual modo. En ese
sentido, la ley, al ser regla y medida, debe pertenecer a la razén (ca. 1265-1274/2011a,
I-1l, g. 90, a. 1). Mas adelante, en el mismo texto sefiala que, como el Ultimo fin de la
vida humana es la bienaventuranza, la ley debe ocuparse primariamente de ordenarse
aella; por otra parte, cualquier precepto sobre actos particulares no tendra surazén de
ley sino en la medida en que se ordene al bien comun (ca. 1265-1274/2011a, I-1l, g. 90
a. 2). De esta manera, Aquino mantiene el vinculo entre bienaventuranza, la busqueda
de la salvacién de las almas y la felicidad ultima, con el bien comun, el orden social y
el politico, a la luz de dicha meta. Asimismo, en Suma de teologia sefiala la diferencia
entre una ley eterna y otra natural. Define la primera como el designio mismo de la

que es materia para cada género de entes, algo que es potencia; pero también existe algo que es
principio, algo causal y activo. Lo mismo sucede en el caso del almntonces, han de darse necesa-
riamente estas diferencias: existe un intelecto que es capaz de llegar a ser todas las cosas y otro
capaz de hacerlas todas, siendo este Ultimo una disposicién habitual, como una luz, que hace que
los colores en potencia se transformen en colores en acto (Aristételes, ca. 350-335 a. C./1983, Il
5, 430a10-18). Dicho esto, el “intelecto agente” es aquella dimension de nuestra alma o mente que
sustrae las formas que conocemos de las cosas extramentales, mientras que el “intelecto paciente”
es aquella dimension de nuestra alma o mente donde el intelecto agente deposita dichas formas
para que sean aprehendidas.

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025



Naturaleza de la corrupcion en la Edad Media DOSIER: FILOSOFIA Y CORRUPCION
T

gobernacion de las cosas —que estd en Dios como monarca del universo (ca. 1265-
1274/2011a, I-Il, g. 91, a. 1)—, mientras que a la ley natural como la participacién de
nuestra razén en la razén eterna de Dios, en virtud de lo cual estamos inclinados a los
actos y fines debidos (ca. 1265-1274/2011a, I-1I, g. 91, a. 2). Asi, la ley eterna de Dios
rige en todo el universo y hace tender a las cosas a su fin, mientras que la ley natural
estd en el ser humano para regir su conducta con miras al fin dltimo.

¢Cdédmo concibe, entonces, Santo Tomas lo que llamamos corrupcion en el poder?
En De regno (La monarquia, ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 1), parte de que todo
hombre necesita de un rey que lo gobierne y lo dirija a un fin, dado que al hombre no le
conviene por naturaleza vivir individualmente, sino en sociedad; ademas, define que,
si tal gobierno se convierte en un régimen injusto a causa de una sola persona, por
tratarse de una monarquia, debe ser llamado tirania. Asi, menciona que tirano es quien
busca en el gobierno su propio beneficio en detrimento del bien de la sociedad (ca.
1265-1267/2018, lib. I, cap. 2). Entonces, ;qué es lo que se concibe exactamente como
corrupcion en Aquino? Siguiendo lo esbozado por la tradicion cristiana desde San
Agustin, lo corrupto en politica debe ser entendido como aquello que descompone
la unidad social y politica. Para Aquino, el bien y la salvacién de una sociedad radica
en que conserve su unidad, a la que llamamos paz. Desaparecida esta unidad,
desaparece también la utilidad de la vida social, volviéndose incluso una carga para
si misma (ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. Il). Valga decir que, sin embargo, Aquino
considera que quien mejor puede lograr dicha unidad es aquello que es uno por si
mismo —por lo que la mejor forma de gobierno que concibe es la de un rey (De regno,
lib. I, cap. 2)—. Pero también sefala en dicha obra que la tirania es la peor forma de
gobierno, y que un tirano no es cualquier mal gobernante, sino aquel que desprecia el
bien comun y busca solo el suyo, con lo cual se vuelve l6gico que oprima de diversas
maneras a sus subditos de mil maneras, pues se deja arrastrar por muchas pasiones
(ca. 1265-1267/2018, lib. 1, cap. 3). De ahi que el tirano sea alguien que oprime a su
pueblo con vejaciones que perjudican el bien comun, en tanto se pone en serios
aprietos la salvacion de las almas.

Ahora bien, Aquino reconoce que no le debemos obediencia a los tiranos cuando
por medio de leyes injustas ponen en riesgo la salud de nuestras almas. En Suma de
Teologia sefala, por ejemplo, que cuando las leyes de los tiranos induzcan a la idolatria
o a cualquier cosa contraria a la ley divina, no es licito cumplir con obedecerlas (ca.
1265-1274/20114, I-1l, g. 96, a. 4). No obstante, en De regno, observamos que Aquino
concede la obediencia al tirano, siempre que —al margen de lo anterior— sus excesos
sean moderados, y que sea mejor soportarlo antes que oponerse a él. Todo esto,
debido a que, de no vencer al tirano, se podria provocar un ensafiamiento mayor con la
poblacién, o que aparezca en su reemplazo un tirano que resulte peor que el anterior
(ca. 1265-1267/2018, lib. I, cap. 6). Aun si la tirania cometiera excesos intolerables,

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025

63



64

0. Yangali

Aquino no considera que sea legitimo matar al tirano, pues se contravendria la
doctrina de los apodstoles (Pedro ensefia que los subditos deben obedecer no solo
a los sefiores buenos y sencillos, sino también a los malos). Sin embargo, en estos
casos, aungue no admite que actle una iniciativa particular, si considera licito que
una autoridad publica destituya al tirano (ca. 1265-1267/2018, lib. |, cap. 6). Aquino,
entonces, no concede el tiranicidio en ninguna circunstancia, aunque si la destitucién
del tirano. Adicionalmente, indica que, si con todo ello no es posible una solucién,
entonces no queda mas que recurrir a Dios, rey de todos, y que por medio de la oracion
pueda convertir el cruel corazon del tirano (ca. 1265-1267/2018, lib. 1, cap. 6).

Como podemos ver, si hablamos del concepto de corrupcién hasta este momento,
es necesario cefiirnos a un cierto orden natural y jerarquico de las cosas, el cual no
es traspasable a no ser en contadisimos casos y bajo determinadas condiciones.
Dicho orden tiene como prioridad la salvacién de las almas, la bienaventuranzay Dios.
Asimismo, también prioriza la permanencia del orden social y politico para guiar a
las personas a tal fin. En consonancia con ello, este orden jerarquico de la sociedad
y la politica puede pasar por alto algunas formas injustas de dominio e instar a la
poblacién a tolerarlas. Por lo tanto, por corrupcién se entiende, ante todo, aquello
que corrompe el orden social y politico, el bien comun, pero se pone el énfasis en
las condiciones que permitan la salvacién de las almas. Si pecadores somos todos,
corrupto es entonces no solo quien peca, sino aquella persona que, siendo consciente
de los abusos que comete, se justifica en su mal, manteniéndolo en él y en todo el
cuerpo social y politico. Y si todo pecado resulta, en ultima instancia, de la soberbia, el
tirano viene a ser su cristalizacién, dado que se coloca como el primero, no solo para
si mismo, dejando a Dios de lado, sino también frente a los demas, oprimiéndolos y
arrastrandolos a la descomposicion total de la unidad social y politica.

Ahora bien, no todo fue exactamente igual a lo largo de la Edad Media. Ya en
la Ultima etapa del pensamiento escoldstico, hacia finales del siglo xiil e inicios del
XIV surgirdn nuevas formas de aproximarse a la unidad social y politica. ;| A qué nos
referimos con una nueva aproximacion en torno a dicha unidad? Debido a la nueva
ontologia propuesta por la escuela franciscana, surgié un cambio de mentalidad. Lo
que se entendia como unidad para toda cosa o entidad en la escuela tomista era una
unidad substancial'?; es decir,una composicion de formay materia en la que la primera

2 Ya desde antes de la escoldstica, aunque sobre todo luego de la recepcion de la ontologia aristoté-
lica, se acept6 la concepcidn de que la sustancia o esencia es un compuesto de forma y materia.
La forma viene a ser el principio determinante (o alma) de la sustancia, lo que la configura para
ser lo que es y no otra cosa, mientras que la materia es aquello fisico que es objeto de nuestros
sentidos en una sustancia. Lo que nos interesa resaltar aqui es que la relacién que mantienen estos
dos principios, la forma y la materia, dentro de la ontologia aristotélico-tomista, es la de una unidad
inseparable. En De ente y esencia (ca. 1256-1259/2011b, cap. 2), Santo Tomas sefiala que no puede

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025



Naturaleza de la corrupcion en la Edad Media DOSIER: FILOSOFIA Y CORRUPCION
T

es el acto de la segunda cuando estd en potencia. Asi, no es posible separarlas y lograr
que ambas mantengan una realidad independiente, salvo por medio del intelecto.

Sin embargo, esta concepcion ontoldgica de los entes cambi6 con la introduccién
de la llamada distinciéon formal ex natura rei, propia de la escuela franciscansta
distinciéon se popularizé por Juan Duns Escoto, quien le dio un uso particular al
vincularla con el tema de la creacidn divina por medio de la omnipotencia de Dios. ;A
qué nos referimos con esta distincidén escolastica? Nos referimos con la distincién
que presupone en su ontologia que no solo la forma es acto, sino también la materia™.
Ciertamente, la materia esta en potencia con relacién a la forma, pero también posee
una propia actualidad secundaria. De esta manera, no solo la forma es acto; la
materia también lo es. Es mas, no solo habra dos actos o formas, la forma y la materia,
sino que todo aquello que pueda ser concebido de manera separada por el intelecto
en un ente serd una forma que “ha contraido” dicho ente. Asi las cosas, cada ente o
sustancia es una pluralidad de formas que se contraen en él para conformarse en lo
que es. Este principio contrayente por el que Dios decide conformar a sus creaturas
fue denominado por los discipulos de Escoto como haeccitas (o sea, “estidad” en
espafiol). Asi, como indica Muralt, Escoto concibe la unidad substancial como algo
unificado; es decir, una superposicion jerarquica de formas en cuyo seno cada una de
estas formas es distinta realmente y separable la una de la otra (2002, p. 54). Cada
ente o sustancia es un conglomerado de formas que Dios, al momento de crearlo, ha
decidido “unir” para darle el ser.

De esta manera, el compuesto hilemérfico ha pasado a ser un compuesto de dos
actos, uno subordinado al otro. Ya no se tratard de una unidad substancial al estilo
tomista, en el que no es posible separarla en la realidad. Ahora bien, ;qué de todo
esto nos interesa para los fines del presente trabajo? La novedad esta en que, para

decirse que la esencia de una cosa signifique una relacién entre una materia y una forma, como si
hubiera algo sobreafiadido a ellas, sino que la forma es el acto de la materin otras palabras, no es
que la formay la materia pudieran existir separadas, sino que ambas forman una sola unidad, como
si fuesen dos principios inseparables. Esto, debido a que la esencia de una cosa se entiende no solo
por su forma, sino que incluye también a su materia. Por ejemplo, seria imposible que hablemos de
esencia humana sin corporalidad, siendo que la esencia no solo es la configuracién humana inmate-
rial, sino ella, pero junto con el cuerpo humano.

8 Traduce Fernandez (1980, pp. 928-929) que, para Escoto en Comentarios Oxonienses a los cuatro
libros de las Sentencias (dist. Xll, g. I), la materia es definida como ente en potencia, porque cuanto
menos tiene algo de acto. Esto se debe a que el sujeto receptivo del acto de la forma, por ser también
causa del compuesto, no puede ser nada, porque la nada no puede recibir ser alguno.

4 Por eso, al estudiar el pensamiento escotista, Merino sostiene que, si la materia no fuera nada,
entonces un ente se compondria de forma y nada, lo que seria absurdo. Por ello, la materia debe ser
concebida con una cierta realidad o actualidad (2004, pp. 121-122). Asi, a partir de este momento, y
a diferencia de la ontologia aristotélico-tomista, la forma y la materia son dos principios realmente
distintos, en tanto que pueden ser concebidos como existentes de manera separada.

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025

65



66

0. Yangali

Escoto, lo que une a una forma con una materia ha sido, desde siempre, la voluntad
de Dios al momento de crear toda cosa. ;Y esto qué repercusiones tiene? A partir de
este momento ya no se concibe que exista una unidad (en tanto vinculo necesario
o esencial entre una forma y una materia), sino que ambas se unen en virtud de un
acto voluntario de Dios. Y esto, por supuesto, para todo orden de cosas. Asi, ya no
se asume que hay algo inherente en una cosa que la haga, en virtud de sus partes
esenciales, tender a ser lo que es y a un fin natural, sino que es un poder exterior a ella,
la omnipotencia divina, la que le ha impreso dicho fin'>. Por supuesto, no es que las
cosas sean aleatoriamente cualquier cosa, ni que puedan serlo. Dios ha impreso un
orden existente en el mundo extramental. Lo que resulta interesante, empero, es que
ya no se concibe que dicho orden sea algo intrinseco a una forma o esencia propia de
una cosa, sino que ello es asi simplemente porque Dios lo ha determinado’.

Asi también, en el ambito del conocimiento, lo que une a un sujeto cognoscente
con su objeto conocido no es ya, en principio, la inclinacién natural del intelecto para
recibir las formas extramentales, sino que es la voluntad de Dios la que permite que,
de acuerdo con su orden establecido, nuestro intelecto pueda aunar a él lo que esta
fuera de nosotros. Tanto es asi que, como indica Muralt, posteriormente a Escoto,
Guillermo de Ockham, otro fraile franciscano, llegé a afirmar que, si Dios lo quisiera,
de potentia absoluta dei, un sujeto podria producir un acto de conocimiento verdadero,
independientemente de la presencia (o incluso de la existencia) de un objeto (2002,
p. 57). De ahi se desprende laidea de que todo conocimiento es posible porque Dios ha
establecido el orden que observamos, aunque seamos nosotros quienes integramos

5 El mévil de este cambio de mentalidad se debié también, en parte, a la cuestion de si Dios podria
crear cualquier orden en el mundo que fuese distinto al que nos ha tocado. Lédgicamente, si Dios
es omnipotente, afirmacién imposible de rechazar, entonces la respuesta es que si. Y es que, tras
los conflictos que acontecieron en la universidad medieval frente a los averroistas latinos, quienes
defendian la filosofia aristotélica y descuidaban elementos de la teologia agustiniana, el obispo
Etienne Tempier hizo una condena en el afio de 1277 a 219 tesis de Aristételes en Paris. Sin embargo,
Navarro sefiala que, de acuerdo con Duhem, esta condena fue esencial para promover un estudio
experimental de la naturaleza, dado que, si Dios era libre al momento de crear el mundo, entonces
en él no hay necesidad sino contingencia (2022, p. 41). De esta manera, se fomento indirectamente
el estudio de la naturaleza desde la experiencia, lo que nos permite suponer que se promovid, a su
vez, la concepcién de que las cosas sensibles podian estar compuestas de miltiples aspectos a
estudiar.

6 Como traduce Fernandez (1980, pp. 904-905), sefiala Escoto que nada es creado por Dios que no
haya tenido primero un ser pensado en el intelecto divino y en su voluntad; su primer ser entendido
fue posible formalmente porque se hallaba entonces como potencia para ser objeto de la omnipo-
tencia divina y ser puesto en la existencia (Ordinatio, lib. I, dist. I, . 2). Es decir, Dios puede crear
cualquier cosa, pensandola primero como algo posible, para luego llevarla a la existencia. Dios
piensa algo, y luego eso existe. Asi, podemos decir que lo que hace que una cosa sea lo que es en
el mundo extramental no es necesariamente una forma o esencia inherente a ella (que la limite de
por si), pues ello equivaldria a decir que Dios estaba limitado por un orden formal o esencial antes
de crear, lo que contradeciria su omnipotencia. De este modo, solo resta decir que es la voluntad
omnipotente y libre de Dios la que ha determinado que este orden de cosas sea como es.

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025



Naturaleza de la corrupcion en la Edad Media DOSIER: FILOSOFIA Y CORRUPCION
T

nuestro conocimiento. A raiz de esto, algunos consideraran que las cosas son como
son y que deben mantenerse asi, porque Dios lo quiso, mientras que otros pensaran
que las cosas son como son, pero que no tienen por qué mantenerse asi, porque
somos nosotros quienes lo formamos.

A partir de este periodo, lo mismo pasard con el concepto de poder politico. Como
indica Muralt, quienes privilegien el origen divino del conocimiento humano, lo haran
también con el origen divino del poder politico, mientras que quienes destaquen la
constitucién inmanente o humana de los contenidos del conocimiento, privilegiaran
el origen natural, humano y popular del poder politico. Ahi mismo, Muralt agrega que,
como consecuencia de todo esto, aparecera un enfrentamiento en el que un poder
tratara de luchar por excluir al otro, y es alli donde reside el motor mismo de nuestra
historia universal (2002, p. 68). No es casual que sea a partir de este periodo cuando,
por ejemplo, Ockham cuestiona el poder tirdnico del papa Juan XXIlI, al buscar
delimitar su poder a cosas espirituales y no temporales (Ockham, ca. 1327-1329/2014,
cap. 3). Ockham afirma que lo dicho en Mateo 16:19 por Jesucristo a Pedro sobre las
llaves del reino, y que lo que ate en la tierra sera atado en los cielos, etcétera, no son
palabras que hayan de entenderse sin excepcién alguna, sino que se debe obedecer al
papa solo en aquellas cosas en las que tiene poder y siempre que no se exceda en la
forma; y que si se excede con sus preceptos, entonces sera licito resistirlo, pues todo
lo que mandare el papa que fuese no saludable sino mortifero (por tanto, sin autoridad
apostolica) lo hace usurpandolo tiranicamente en perjuicio del derecho y la libertad
ajenas (Ockham, ca. 1327-1329/2014, cap. 21).

CONCLUSIONES

En conclusiéon, notamos que el mundo medieval, en un comienzo, presenta una
concepcion jerarquizada de la realidad y, por tanto, también de las relaciones sociales
y politicas. La armonia de la unidad y la diversidad social recaia en un reflejo de la
idea de Dios como uno y trino. Y aunque esto se eshozaba sobre la base del amor
de caridad, concediendo los beneficios que esta axiologia cristiana aportaba a los
mas necesitados, muchas veces consideraba las desigualdades sociales como parte
de una funcion natural en los individuos. Esto repercutia en la concepcion del poder
y en su relacion con la nocién de bien comun. En la patristica, con San Agustin, la
concepcion del poder es estrictamente teoldgica: como existe una oposicion entre
los deseos del hombre y los de Dios, para encontrar el orden debido conviene ante
todo la adecuacién a la fe cristiann ese sentido, la corrupcién aqui resulta una nocién
muy ligada a la desobediencia de lo espiritual. En cambio, en la escolastica, con
Santo Tomas de Aquino, el poder en el ser humano se concibe ligado a la nocién
de ley natural, pues somos capaces —por medio de la razén— de conocer aquellos

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025

67



68

0. Yangali

principios y formas necesarias para gestionar un buen orden. Asi, en este momento la
corrupcion es una nocién fundamentalmente vinculada a la figura del abuso del poder
en beneficio propio, y su cristalizacion es la figura del tirano. Después, con Juan Duns
Escoto y Guillermo de Ockham, en lineas generales, el poder se fundamenta sobre
todo en un libre ejercicio de la voluntad, con lo cual la corrupcién sera el abuso en
el ambito del dominio politico, lo que gestara las bases remotas de la separacién de
poderes y la igualdad en la Edad Moderna.

Valga decir que, si bien a lo largo de la Edad Media prima un modelo o paradigma
teocéntrico, nétese también la tendencia “comunitaria” en torno a la nocién de poder,
dado que retrata la capacidad que se tiene para generar las condiciones del bien
comun. En el cristianismo, si bien la salvacién del alma es personal, también implica un
quehacer social y politico amparado en el amor de caridad y, en este sentido, no es un
asunto exclusivamente relegado al individuo (para que se salve él solo). Tal vez el afan
de enriquecimiento individual excesivo no era una meta en la mentalidad de aquella
época, dada la axiologia cristiana que lo atemperaba; esto cambia, mas bien, en favor
de un individualismo, en la medida en que aparece el sistema econdmico capitalista
moderno. Probablemente, entonces, las diferencias econémicas entre un noble y un
plebeyo en dicha época no eran tan abismales como lo son hoy entre un millonario
y alguien pobre. Mas alla de ello, el mundo medieval nos muestra herramientas
conceptuales para entender también como subsiste la tendencia al beneficio propio,
corrompiendo no solo las estructuras sociales, sino ademas alegando la superioridad
de unos frente a otros. Aunque, al mismo tiempo, como hemos pretendido mostrar
en esta exposicion, el mundo medieval nos invita a reflexionar sobre un horizonte
espiritual compartido —el cual nos compromete a superar las injusticias que lo
puedan oscurecer—, sobre la base de las justificaciones de dicha época, comparables
alas que concebimos en nuestros dias para los asuntos publicos que nos conciernen.

REFERENCIAS

Aristételes. (1982). Tratados de Iégica: Vol. I. Organon (M. Candel Sanmartin, Trad.).
Gredos. (Obra original publicada ca. 385-370 a. C.)

Aristoteles. (1983). Acerca del alma (T. Calvo Martinez, Trad.). Gredos. (Obra original
publicada ca. 350-335a. C.)

Aristételes. (1998). Metafisica (V. Garcia Yebra, Trad.). Gredos. (Obra original publicada
ca. 350-335a.C))

Bacigalupo, L. (2022). Aristételes en Paris. Cémo la filosofia aristotélica en la Edad Media
puso las bases de la modernidad. Pontificia Universidad Catdlica del Perq,
Fondo Editorial.

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025



Naturaleza de la corrupcion en la Edad Media DOSIER: FILOSOFIA Y CORRUPCION
T

Bellina, G. (2019). “Una sola fe... diversas costumbres”. Las cartas de San Gregorio Magno
y la Evangelizacién de los anglos. Universidad Catdlica Sedes Sapientiae, Fondo
Editorial.

Blazquez, N. (2012). Filosofia de San Agustin. Biblioteca de Autores Cristianos.

Catecismo de la Iglesia catdlica. (s. f.). Primera parte. La profesion de la fe. https://www.
vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p2_sp.html.

Cipriani, N. (2023). El Espiritu Santo, amor que une. Pneumatologia y espiritualidad en san
Agustin. Editorial Agustiniana.

Coda, P. (2010). Dios uno y trino. Revelacion, experiencia y teologia del Dios de los
cristianos. Secretariado Trinitario.

Fernandez, C. (1980). Los fildsofos medievales (Vol. 11). Biblioteca de Autores Cristianos.

Gilson, E. (1985). La filosofia en la Edad Media. Desde los origenes patristicos hasta el fin
del siglo xiv. Gredos.

Merino, J. A. (2004). Metafisicn J. A. Merino Abad & F. Martinez Fresneda (Coords.),
Manual de filosofia franciscana. Biblioteca de Autores Cristianos.

Moriones, F. (2011). Teologia de San Agustin. Biblioteca de Autores Cristianos.
Muralt, A. (2002). La estructura de la filosofia politica moderna. Istmo.

Navarro, J. (2022). Ciencia-religion y sus tradiciones inventadas. Un recorrido
historiografico. Tecnos.

Nueva Biblia de Jerusalén. (1999). Desclée de Brouwer.

Ockham, G. de. (2014). Sobre el gobierno tiranico del papa (P. Rodriguez Santidridn,
Trad.). Tecnos. (Obra original publicada ca. 1327-1329)

Reale, G., & Antiseri, D. (1991). Historia del pensamiento filoséfico y cientifico. Antigiiedad
y Edad Media (t. 1). Herder.

San Agustin. (2009a). Obras completas 1ii: obras filoséficas (M. Fuertes Lanero, Trad.).
Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 386-400)

San Agustin. (2009b). Obras completas v: De la santisima trinidad (L. Arias, Trad.).
Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 400-420)

San Agustin. (2009c). Obras completas xvi: La ciudad de Dios (S. Santamarta del Rio &
M. Fuertes Lanero, Trads.; t. 1). Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original
publicada ca. 413-426)

San Agustin. (2009d). Obras completas xvii: La Ciudad de Dios (S. Santamarta del Rio &
M. Fuertes Lanero, Trads.; 1. 11). Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original
publicada ca. 413-426)

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025

69


https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p2_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p2_sp.html

70

0. Yangali

Santo Tomds de Aquino. (2009). Suma de teologia (Comision de Traductores de BAC,
Trad.; Vol. 1). Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca.
1265-1274)

Santo Tomas de Aquino. (2011a). Suma de teologia (F. Barbado Viejo, Trad.; Vol. n).
Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original publicada ca. 1265-1274)

Santo Tomas de Aquino. (2011b). El ente y la esencia (E. Forment Giralt, Trad.). Ediciones
Universidad de Navarra. (Obra original publicada ca. 1256-1259)

Santo Tomas de Aquino. (2018). La monarquia (L. Robles Carcedo & A. Chueca Sancho,
Trads.). Tecnos. (Obra original publicada ca. 1265-1267)

En Lineas Generales n.° 14, diciembre 2025



